

منشورات دار الافاق الجديدة بيروت





مدينة سنجار

س المنج المربي الاسلامي هنف المنح العثباني



;

1:6. 7.2

19619

# مدينة تسنجار

من الفتح العربي اللسلامي حتم الفتح العثماني



. 10 Scatton of the Alexan Sta Oberty (1996).

تأليف

## د. حسن شمیسانی

استَّاذ عَاضِر في كلَيَّة الآدابُ - الجامِعَة اللبنَانيَّة

202000 1022 21 1:10 / WA

الهيئة العامة لكتبة الأسكندرية وقم النصيف 201-956

منشورات دار الافاق الجديدة بيروت

جِ ثَقُونَ الطّبِعُ والنَّيْثِ مِجْفُوظَتَمُ الطبعَة الأول ١٤٠٣م / ١٩٨٣م

## (( پوهٽ ال

الى من تجسدت فيه الانسانية بأصدق معانيها، الى من تسامى بنبل أخلاقه، الى من وهب نفسه لخدمة العلم وأهل العلم، الى البحاثة الدكتور الاب جان موريس فييه مع اسمى آيات الشكر والتقدير،

### المقتدّمية

ورحت اتساءل في سري، أين هي سنجار؟ ولماذا هذا الموضوع بالذات؟ وتاه بي الخيال بعيدا لعلني أتذكر اسم سنجار من بين اسماء عشرات المواقع والمدن التي ما زالت تعيها ذاكرتي. أو لعلني أتمكن من تحديد الموضع الذي حمل هذا الاسم، أكان ذلك على أرض الواقع، أو على بعض الخوارط التي ارتسمت امام مخيلتي.

وكأن أستاذي المشرف تنبه في تلك اللحظة الى حيرتي وشرودي، فقطع علي ذلك بقوله: ألم تسمع بمدينة سنجار؟... وتابع.. انها مدينة عراقية في قلب الجزيرة من بلاد الرافدين.. هي مدينة قديمة جدا، عرفت منذ أكثر من ستة آلاف سنة. وتعد اليوم من أشهر المصايف العراقية وأحسنها.

لقد طغى على تفكيري شبح الخوف من خوض غار بحث الفترة التاريخية الطويلة والجوانب غير التاريخية التي سيستلزمها موضوع البحث. فعزمت صادقاً على ترك الموضوع، لكن التشجيع الذي لقيته من أستاذي الكريم دفعني الى القبول والقيام بهذه المهمة بعد ان اضاء لي الكثير من معالم الطريق، وزودني بالعديد من أساء الكتب ذات الصلة بالموضوع. وزادني شوقا ورغبة في العمل ما رواه لي من جيل القول عن ماضي هذا البلد تاريخيا وحضاريا. وما اراني اياه من صور ملتقطة لبعض آثاره والدالة على علو شأنه ومكانته فيا مضي

لذلك بدأ اهتامي بمدينة سنجار، وأخذت على نفسي تسطير تاريخها

واظهار حضارتها ومكانتها التي كانت عليها. وهذا لم أحصل عليه بسهولة بالطبع. فالمعلومات عنها مبعثرة في بطون عشرات العشرات من الكتب المختلفة المواضيع من مصادر ومراجع تاريخية وجغرافية وأدبية وأثرية وكتب تراجم واعلام ودوريات عربية وأجنبية، الى غير ذلك مما خطته اقلام المؤرخين والجغرافيين والرحالة المسلمين والأجانب القدامى والحدّاث، ممن وفقوا في الحصول على اخبارها أو القيام بزيارتها والوقوف على صحة ما كان قد خط من أخبارها ورؤية ما تبقى من آثارها.

لقد انفقت جهداً كبيراً ووقتاً طويلاً في جمع ما لزم من معلومات خاصة بالموضوع، ودأبت على تنسيقها وترتيبها محاولا ان أكون منها مادة ذات فائدة، وقد سعيت جهدي في نقل الحقائق التاريخية المحصة من مضامينها معتمدا على أشهر المؤرخين والجغرافيين الذين هم نبراس المهتدى كالدينوري، والطبري، وابن عبد زبه، وابن خرداذبة، والاصطخري، والمقدسي، وابن حوقل، وابن مسكويه، وابن الاثير، وابن العبري، وابن خلكان، وأمثالهم. وخصصت كل فترة تاريخية بمعاصرها أو بمن جاوًا بعدها بقليل، لتأتي المعلومات أكثر دقة ووضوحاً. هذا عدا ما تزودت به من أقوال وأخبار خاصة ببعض الجوانب من أستاذي المشرف، أقول بصراحة انها ساعدتني على بلورة الكثير من الافكار، وكانت سبيلا لاستكال البحث.

وجهدت نفسي وتفكيري في ابداء ارائي الخاصة في بعض الاراء التي بعثت في مواضيع تاريخية وأثرية. وزودت البحث بعدد من الخرائط المستنسخة والصور الملتقطة لتوضيح الاراء والمعلومات التي تقتضي ذلك. كل هذا من أجل اظهار تاريخ هذه المدينة وأهميتها ومكانتها السياسية والاقتصادية خلال فترة البحث ولأول مرة، بعد ان اتضح لي - من

خلال ما تفضل به السيد رئيس الجمع العلمي العراقي، الدكتور صالح أحد العلي - ان موضوعا كهذا خاصاً بسنجار لم يطرح على بساط البحث حتى الآن.

لقد أهمل أصحاب الاقلام المعاصرون من مؤرخين وكتاب هذه المهمة، وتقاعسوا عن استعراض تاريخ هذه المدينة استعراضا يقف على قدمها وينطوي على اخبارها وحضارتها، مع انها - كها تبين لنا من خلال الدراسة - لم تكن أقل رقياً من اخواتها مدن الجزيرة الجاورة لها، واللواتي سطرت لهن تواريخ حافلة، بل قد تباريها مجداً وتكاد تناطحها بأدوارها التاريخية وسير رجالها، وتضارعها بآثارها العريقة في القدم، الصاعدة الى الاعصر الاشورية والرومانية الشهيرة بمدينتها بين شعوب العالم في تلك الأزمنة.

ولما كان موضوع البحث يستعرض تاريخا طويلا زمنياً لهذه المدينة (من الفتح الاسلامي وحتى الفتح العثاني)، ويتناول بعض الامور الاخرى، فإن بحوثه التاريخية هي منصبة على درج الفترات التاريخية وحوادثها حسب تسلسلها الزمني.

ومما يجب تبيانه هو أنني قد وطأت هذا البحث بتوطئة تظهر بعض خصائص سنجار الجغرافية ومزاياها، كالموقع والتسمية والعمران والمناخ وما شابه ذلك. ثم قسمت الرسالة الى فصول اختصت خسة منها بالأدوار التاريخية التي تتناولها فترة البحث. مع لفتة سريعة الى تاريخ المدينة القديم فيا قبل الاسلام. والاربعة الباقية من الفصول من نصيب الاوضاع الاقتصادية والاجتاعية والعلمية والخلفات الأثرية الخاصة بالمدينة.

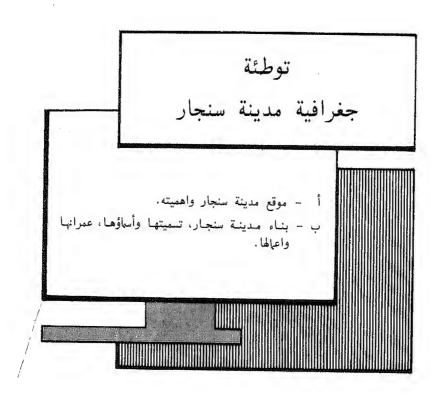
وزيادة في الايضاح ورغبة في اطلاع القارىء على بعض المستجدات التي طرأت على أوضاع سنجار وتاريخها في العصور اللاحقة لفترة

البحث، فقد زينت العديد من حواشي الصفحات بالمعلومات الخاصة بذلك حسما اقتضاه واقع الحال.

وبعد، فإنني أقدم هذا الجهد المتواضع وهو غمرة دراسة لا أدعي انها كاملة، راجياً من أنصار العلم وأرباب الفضل ان يسبلوا علي ذيل الساح كرماً في ما يجدونه من أخطاء ونواقص، سيا وان موضوعا كهذا كان عملا شاقا وجهداً جاهداً.

فلوجه العلم واحياء التراث ما قمت به من مجهود عن رضى واقتناع، وأملي كبير في ان تكون لعملي هذا الفائدة المرّجوة.

والله ولي التوفيق النبطية - لبنان الجنوبي في ١٩٨٠/١١/٢٤ د. حسن كامل شميساني





## توطئة جغرافية مدينة سنجار

لما كان للواقع الجغرافي أهمية خاصة في صنع تاريخ الأمم والاصقاع واشتهارها، وجدت من الأكمل، وأنا أبحث في تاريخ مدينة سنجار، ان أعرض ولو بايجاز لواقعها الجغرافي، سيا وان هذا الواقع كان قد أهّلها لأن تتبوأ مكاناً عالياً وشهرة واسعة، وجعلها محط أنظار الشعوب الغازية والفاتحة عبر تاريخها الطويل.

#### أ - موقع مدينة سنجار وأهميته: ·

أولاً - سنجار في اقليم الجزيرة: سنجار في اقليم الجزيرة، هذا ما اتفقت عليه آراء الجغرافيين والرحالة المسلمين الذين نبغوا واشتهروا في العصور الاسلامية، والذين طافوا العديد من الأقطار الاسلامية وغيرها، واعتنوا بدراسة ديار العرب وبخاصة ديار اقليم الجزيرة، فاسقطوها في خوارطهم ومخططاتهم لوقوعها على طريق المواصلات التي سلكوها في رحلاتهم (۱). كما وردت أيضاً بأنها في هذا الاقليم في كتابات البعض الآخر من الرحالة والمؤرخين المسلمين وغيرهم (۱).

والمقصود باقليم الجزيرة هو الأراضي الواقعة بين النهرين - دجلة والفرات - والتي تمتد من تكريت على دجلة الى الحديثة وعانة على

 <sup>(</sup>١) أحد سوسة، العراق في الخوارط القديمة - انظر خارطة: ابن حوقل - الاصطخري - البلخي - المقدسي - ابن سعيد المغربي.

 <sup>(</sup>٢) القزريني، أخبار البلاد وآثار العباد، ص ٣٩٣ - البكري الاندلسي، معجم ما استعجم، ٣: ٧٦٠.
 ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ٥ - شيخ الربوة الانصاري، مخبة الدهر، ص ١٩١٠.

<sup>-</sup> ابن سازه المراقب الشرقية، ص ١٢٨ - بدج، رحلات الى العراق، ٢: ١١٢٠.

الفرات جنوباً، ثم تتجه شمالاً الى منابع النهرين التي يقترب بعضها من بعض كثيراً، وهذا ما اتفق عليه اكثر الجغرافيين والمؤرخين، في حين نسب البعض الآخر منهم الى هذا الاقليم مدناً وقرى بعيدة عن ضفتي النهرين كالعهادية واربيل ومعلثايا والبوازيج وغيرها، وفي هذا الصدد يقول الجغرافيان الكبيران ابن حوقل والاصطخري: «ان مدنا وقرى على شرقي دجلة وغربي الفرات تنسب الى الجزيرة وهي خارجة عنها ونائية منها(۱) ».

ثانياً - سنجار في ديار ربيعة: \* واقليم الجزيرة هو منطقة متشابهة من حيث أوصافها الطبيعية الى حد كبير، الا ان العرب قسموها لاعتبارات سكانية وسياسية الى مناطق ثلاث لا تفصل بينها الا مجار مائية قليلة الأهمية وهذه المناطق عرفت باسم القبائل التي نزلتها قبل الاسلام. فالمنطقة الأولى عرفت بديار بكر، والثانية بديار مضر، والثالثة بديار ربيعة ولكل منها مدن وقرى تابعة لها.

والذي يعنينا من هذا كله هو موقع مدينة سنجار من هذه الديار. فلقد اجمع الجغرافيون والمؤرخون القدامى على ان سنجار هي من مدن الجزيرة ومن كور ربيعة بالذات. ولتثبيت ذلك نشير الى ما ذكره هؤلاء هذا الصدد:

فابن خرداذبة في حديثه عن المسالك قال: كور • ديار ربيعة هي:

<sup>(</sup>١) ابن حوقل، صورة الأرض، ص ١٩١، الاصطخري، المسالك والمهالك، ص ٥٢،

الأقاليم، ص ٤٠.

انظر خارطة ابن حوقل (المرفقة في نهاية البحث).

كور جع كورة وهي كل صقع يشتمل على عدة قرى ولا بد لتلك القرى من قصبة أو مدينة أو نهر يجمع اسمها «ياقوت، معجم البلدان، ١: ٣٦ - ٣٧». واقليم الجزيرة الذي يسميه المقدسي باسم أقور أو آبور هو في الواقع عبارة عن سهل مرتفع يتميز بوجود مستنقعات كثيرة جف بعضها مع الزمن وشكل احواضا ملئت بالترسبات التي جلبتها المياه الجارية:

نصيبين، ارزن، آمد، رأس عين، ميافارقين، ماردين، باعربايا، بلد، سنجار، قردى، بازبدى (۱)، والمقدسي في معرض كلامه على اقليم آقور (الجزيرة)، وديارها وعلى مدن هذه الديار قال: اما ديار ربيعة فقصبتها الموصل ومن مدنها: الحديثة، معلثى (معلثايا)، الحسنية، تلعفر، سنجار، الحيل (الحيال)، بلد اذرمة، برقعيد، نصيبين، دارا، كفرتوثا، رأس عين، ثمانين (۱).

وقدامة بن جعفر في حديثه عن خراج ديار الجزيرة ومدنها قال: وديار ربيعة وكورها هي: بلد، بعربايا، نصيبين، دارا، ماردين، كفرتوثا، تل يسمى سنجار، رأس عين، الخابور(٢٠٠.

وعن ابن شداد قال: ذكر متأخرو المؤرخين المعنيين بتحديد الاصقاع، ان الجزيرة تشتمل على ثلاثة اصقاع احدها ديار ربيعة، وفيها من البلاد مما يلي الموصل: بلد، اذرمة، نصيبين، دارا، الخابور، رأس عين، سنجبار، وجزيرة ابن عمر (1).

وبعد ان قسم الانصاري الدمشقي المعروف بشيخ الربوة الجزيرة الى اقسام قال: والقسم الثاني من الجزيرة يسمى بديار ربيعة ومن مدنها:

<sup>«</sup> الماني، موسوعة العراق الحديث ، ١: ٤٦ » - وصف هذا الاقليم بانه من أعرق المناطق حضارة وقدما حيث نشأت فيه أول مملكة في الدنيا وكانت على يد غرود الجبار، وقامت فيه أفخر المدن وأعظمها وأقدمها كبابل ونينوى. ذكره ابن حوقل فقال: .. كثير الجبايات ينبوع الخيل والعدة، ينبوت الحيل والشدة صورة الأرض، ص ١٩٠ ». قال فيه ادي شير: ليس في العالم بلد تستحق الذكر وتجلب الانظار إليها أكثر من بلاد النهرين عرفت عند اليونان والرومان باسم ميزوبوتامي وعند العرب باسم الجزيرة «تاريخ كلدو وأثور، ١: ١ ».

<sup>(</sup>١) ابن خرداذبة، المسالك والمالك، ص ١٥٠

<sup>(</sup>٢) المقدسي، أحسن التقاسم، ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) قدامة بن جمفر، كتاب الخراج، ص ١٤٥٠

<sup>(</sup>٤) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ٥ - ثم يذكر مدن الاصقاع الباقية فيقول: والصقع الثاني هو ديار مضر وفيها حران والرها والرقة وسروج، والصقع الثالث هو ديار بكر وأشهر بلادها: ميافارتين وارزن وآمد وماردين، ثم يستطرد قائلا: وفي خلل هذه البلاد بلاد آخر أضربنا عن ذكرها لصغرها « ج ٣، ق ١، ص ٢ ».

بلط (بلد)... ومدينة سنجار وهي في وسط برية (١٠).

اما ابن رستة فانه فصل بين كور الجزيرة وكور الموصل بقوله: واما كور الجزيرة فهي: ارزن، ميافارقين، آمد، سميساط، قردى، بازبدى، بلد، نصيبين، دارا، رأس عين، قرقيسيا، الرقة، سروج، حران، الرها، واما كور الموصل فهي: الموصل، تكريت، طيرهان، السن، الحديثة، المرج، سيسجار (سنجار لأنها كانت في زمنه تتبع الموصل)، باجرمي (۱).

ونلاحظ مما ورد ان ديار الاقليم المعروفة بديار بكر، وديار مضر، وديار ربيعة، وما تبع كلا منها من المدن والقرى لم تبق على حالها طوال العصور بل تبدلت حسب الأوضاع السياسية والنظم المتبعة لطرق جباية الأموال والخراج. لذلك فان بعض المدن التي كانت تحسب على احدى هذه الديار في وقت ما حسبها البعض الآخر على غيرها من الديار في وقت آخر. اما بالنسبة الى مدينة سنجار فالذي رأيناه وأيدته المصادر الجغرافية والتاريخية هو بقاؤها ضمن ديار ربيعة على الرغم من التبدلات والأحداث السياسية والاقتصادية باستثناء ما ذكره ابن خلدون من انها كانت لوقته من ديار بكر حيث قال:

ودیار بکر وکرسیها الموصل، ومن مدنها: میافارقین، نصیبین، سنجار، اسعرد، دبیس، حران، الرها، جزیرة ابن عمر<sup>(۳)</sup>.

والجدير بالذكر هنا ان ديار ربيعة التي من ضمنها سنجار، كانت تتألف من الأراضي الواقعة شرقي نهر الخابور الكبير المنحدر من رأس

<sup>(</sup>١) شيخ الربوة، نخبة الدهر، ص ١٩١.

<sup>(</sup>٢) ابن رسته، الاعلاق النفسية، ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون، تاربخ ابن خلدون، مجلد ٥، ق ٥، ص ١١٥٤.

عين، والأراضي التي تقع في نهر الهرماس المنساب في وادي الثرثار. نحو الشرق الى دجلة حتى نصيبين، الشرق الى دجلة حتى نصيبين، والتي في شرقه المشتملة على السهول التي يسقيها الزابان (الأعلى والأسفل) ونهر الخابور الصغير(١).

ثالثاً - موقع مدينة سنجار من الأقاليم السبعة ومن خطوط الطول والعرض: تقع مدينة سنجار في الاقليم الرابع من الأقاليم التي كانت معروفة في العصور الاسلامية السابقة. وقد أيد هذا الموقع عدد من الجغرافيين والمؤرخين، نورد ما قاله بعضهم في هذا الشأن:

- قال ابن فضل الله العمري في مسالك الأبصار: وأما الذي وضع في هذا الاقلم من المدن والجزائر العامرة، مدينة الموصل، ومن رساتيقها رستاق سنجار، ورستاق نينوى، ورستاق المرج<sup>(۲)</sup>.
- وابو الفدا في تقويم البلدان أورد: تقع سنجار في الاقليم الرابع من الأقاليم السبعة المعروفة حسب الاقليم العرفي (٣).
- وأما القلقشندي في صبح الأعشى فذكر: وسنجار من ديار ربيعة من الجزيرة الفراتية من الاقليم الرابع من الأقاليم السبعة .
- وأدي الثرثار: هو وأد بالجزيرة في البرية بين سنجار وتكريت «الازدي، تاريخ الموصل، حاشية، ص
   ٩٤ ».
- (١) الزبيدي (محمد حسين)، العراق في العصر البويهي، التنظيات السياسية عاد رؤوف، الموصل في العهد العقاني، ص١٣٠.
- الرستاق: كل موضع فيه مزارع وقرى ولا يقال ذلك للمدن كالبصرة وبغداد، فهو عند الغرس بمزلة السواد عند أهل بغداد، «ياقوت، معجم البلدان، ١: ٣٨ » وجاء في لسان العرب: رستق ورزداق ورستاق والجمم رساتيق وهي السواد «١٠: ١١٦ ».
  - (٢) ابن فضل الله العبري، منالك الابصار، ص ٢ ٢٠
    - (٣) ابو الغداء تقويم البلدان، ص ٢٨٢.
- (٤) القلتشندي، صبح الاعشى، ٤: ٣٢٢، والجدير بالملاحظة أن الخوارزمي في صورة الارض، ص ٢٠، والمبروة وابن رستة في الاعلاق النفيسة، ص ٩٧، وسهراب في عجائب الاقاليم، ص ٧٧ -- ٣٢، وشيخ الربوة في نحنية الدهر، ص ٢٠، وغيرهم بمن اهم بتحديد الاصقاع لم يأتوا على ذكر مدينة سنجار ضمن مدن الاقلم الباقية مع أنهم ذكروا مدنا قريبة من سنجار ومحيطة بها من ضمن هذا الاقلم.

والاقليم الرابع هذا، والذي تقع ضمنه سنجار، والذي امتاز باعتدال مناخه، يبتدىء - كها حدده الجغرافيون - من المشرق فيمر ببلاد التبت، ثم على خراسان وبلخ وشهرزور... وسرمن رأى والموصل وبلد.. ير على شمال الشام حيث مدن بالس ومنبج وسميساط وملطية وحلب وقنسرين وانطاكية وطرابلس وطرطوس واللاذقية، ثم ير في بحر الشام على جزيرة قبرص ورودس، ثم ير بأرض المغرب على بلاد طنجة وينتهي الى بحر المغرب<sup>(۱)</sup>. وكان القلقشندي قد حدد هذا الاقليم من وينتهي الى بحر المغرب<sup>(۱)</sup>. وكان القلقشندي قد حدد هذا الاقليم من العرض والسعة بالدرجات فقال: «والاقليم الرابع مبدوءة حيث العرض ثلاث وثلاثون درجة ونصف وثمن درجة، ووسطه حيث العرض تسع وثلاثون درجة وخمس وسدس درجة، وآخره حيث العرض تسع وثلاثون درجة الا عشرا، فتكون سعته خمس درج وسبع عشرة دقيقة بالتقريب<sup>(۱)</sup>».

اما موقع مدينة سنجار من حيث خطوط الطول وخطوط العرض فانها الى الشرق بقليل من خط طول ٤٢ درجة شرقا (شرق غرينتش)، وعلى خط عرض ٢٦ درجة و ٢٦ دقيقة شالا<sup>(٦)</sup>. وانها من حيث القياس فقد اختلف فيه. فياقوت نقلا عن الزيخشري قال: قال في الزيج ان طول سنجار ثلاثون درجة وعرضها خمس وثلاثون درجة ونصف وثلث . والقلقشندي نقلا عن أبي الفدا قال: والقياس انها من حيث الطول ست وستون درجة والعرض ست وثلاثون وعشرون دقيقة (٥).

رابعاً - طبيعة موقع مدينة سنجار وأهميته: اما موقع سنجار

<sup>(</sup>١) ابن رستة، الاعلاق النفيسة، ص ٩٧ - ٩٨.

<sup>(</sup>٢) القلقشندي، صبح الاعشي، ٣: ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) دائرة المعارف الاسلامية، حرف السين، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) ياقوت ، معجم البلدان ، ٣: ٢٦٢ .

<sup>(</sup>د) القلقشندي، صبح الاعشى، ٤: ٣٣٢.

بالنسبة الى جاراتها من مدن الاقليم فنقول انها في جنوبي نصيبين، عن يين الطريق الى الموصل، على الطريق المؤدي من قرقيسياء على الفرات الى الموصل على دجلة، على اتصال مباشر بمعظم مدن الجزيرة، اشتهرت بكونها مدينة الطرق والقوافل منذ القديم لأنها سيطرت على الطريق بين العراق وسوريا، ولهذا ذكرت دائمًا في أخبار الحروب القديمة. هي في وسط برية، وفي لحف جبل نسب اليها، وعلى مقربة من واد خصب، عاطة بنطاق واسع من السهول الخصبة والمزارع المنتجة.

- وبرية سنجار هذه هي عبارة عن صحراء مستوية أكسبت المدينة شهرة في تحديد محيط الكرة الأرضية لأنها اتخذت في بعض الأوقات مرصداً فلكياً (١).
- وأما الجبل الذي نسب إليها، فهو في وسط اقليم الجزيرة، ويمتدبين ٣٥ و ٣٠ ٣٥ من خطوط العرض الشمالي. وهو عبارة عن سلسلة جبلية تقطعها وهاد عديدة، ينتصب بعلو يزيد عن ألفي قدم، وبطول يناهز الخمسين ميلاً (٢). فيه عيون وينابيع كثيرة وتعد تربته من

<sup>(</sup>۱) المسعودي، مروج الذهب، ١: ٨٧ - ابن خلكان، وفيات الاعيان، ٥: ١٦٣ - ١٦٣٠. شيخ الربوة، غنبة الدهر، ص ١١. ذكر المسعودي انه عندما اشكل على الخليفة العباسي عبد الله المأمون ما ذكره المتعدمون في مقدار محيط الارض، بعث جماعة من أهل الخبرة مجساب النجوم الى برية سنجار لإجراء عملية مساحة تحققوا معها وأثبتوا ما ذكره الاقدمون من ان محيط الكرة الارضية عشرون ألف ميل ومائة وستين ميلا "مروج الذهب، ١: ٨٧ " اما ابن خلكان فقال بان هذا الحيط بلغ أربعة وعشرين الف ميل وهي ثمانية آلاف فرسخ "الوفيات: ٥: ١٦٣ - ١٦٣ " الدملوجي اليزيدية، ص ١٨١. ويضيف فيليب حتى فيقول انه كان من جملة من اشترك في حل هذه المسألة ابناء موسى بن شاكر وربما الخوارزمي، وان محيط الارض هو عشرين الف ميل وقطره خماية ميل "تاريخ البرب " مطول، ٢: ٤٥٨ ".

<sup>-</sup> يبلغ ارتفاع جبال سنجار الحالية نحو ١٨٠٠ قدم، وهي المنطقة الواقعة في المنطقة الجنوبية «شالية، وسطى، جنوبية ». وهذه الجبال كانت تقسم خط الحدود المؤقت الذي رسمته دولتا الانتداب بريطانيا و فرنسا، وكانت مدار خلاف بين حكومتي العراق وسوريا الى ان تم استفتاء عام بشأنها بين الدولتين، وبعد الاستفتاء أصبحت تابعة للعراق، وعلى ذلك جرى تعديل الحدود بموجب الاتفاق النهائي في المخامس من شهر آب ١٩٣٣، «الماني، موسوعة العراق الحديث ١١ ٣٦٠».

<sup>(</sup>٢) بكنفهام، رحلتي الى العراق، ١: ١٤٠

أغنى وأخصب أراضي الرافدين (١). ويعد هذا الجبل من أعظم الجبال الشرقية في بلاد الجزيرة ويؤلف - كما يبدو - مظهراً فريداً في جغرافية الاقليم، لذلك كانت له مكانة في المؤلفات الجغرافية القديمة التي تحدثت عن أخبار بلاد الرافدين وحوادثها امتاز بطيب هوائه وعذوبة مائه، وجمال محاسنه ولهذا تغنى به الشعراء بأشعار وردت في العديد من المصادر. قيل ان سيدنا نوحاً عليه السلام كان قد باركه عندما نطحت سفينته به بقوله: ليكن هذا الجبل مباركاً، كثير الشجر والماء (١). كان دار سكنى القبائل العربية الوافدة من اقاصي الجزيرة العربية قبل الاسلام وبعده، كما كان ملاذاً للزهاد والعبادة والصالحين، وملجاً وحمى للسكان من بطش الفاتحين، ومأوى للخارجين على القانون وقطاع الطرق، كما كان حصناً لأهالى المدينة يتحصنون به لرد كيد المعتدين.

وأما الوادي الذي عرف بوادي الحيال (أو الحوالي) فهو واد آت من سنجار ومتصل بها لذلك كانت له فائدة اقتصادية كبيرة لها، لما تنتجه اراضيه الخصبة من غلال، ولما تدره مواشيه من ثروة حيوانية كبيرة. كما أنه كان ذا فائدة دفاعية حيث كان يشكل حاجزاً طبيعياً في وجه الغزاة المعتدين. ولقد أشار ابن حوقل الى هذا الوادي محدداً: وبقرب سنجار بين شمالها وغربها الحيال، وهو واد من أودية ديار ربيعة فيه مشاجر وضياع وكروم وخصب، ينتهي عند عرابان التي على الخابور، وهو آت من سنجار ". كما ذكره ابن

<sup>(</sup>١) أبو الفدا، تقويم البلدان، ص ٢٨٣ - القلقشندي، صبح الاعشي، ٤: ٣٢٢.

<sup>-</sup> بكنغهام، رحلتي ألى العراق، ١: ١٩ حاشية - الدملوجي، اليزيدية، ص ٤٧٢.

<sup>(</sup>٢) ياقوت، معجم البلدان، ٣: ٢٦٢.

 <sup>(</sup>٣) ابن حوقل، صورة الارض، ص ۱۸۷ و ۱۹۹ – السامر، الدولة الحمدانية، ١: ١٤٩.

فضل الله العمري بقوله: وبقرب سنجار الحوالي، وهو واد تسكنه عربان من ربيعة، لهم ضياع وماشية (١).

والى جانب هذه الظواهر الطبيعية الثلاث، البرية والجبل والوادي، امتلكت سنجار رقعة واسعة من الأراضي ذات التربة الخصبة والانتاج الوافر. وكان مرد هذه الخصوبة وتلك الوفرة يرجع الى وجود ثروة مائية كبيرة، كانت تتفجر في معظم أنحاء سنجار، لقرب هذه المدينة من المناطق الجبلية من جهة، ولما كان يبذله أهلها من جهد في سبيل جلب مياه الأنهار اليها عبر القنى من جهة ثانية. ولهذا أسهبت المصادر في التحدث عن وفرة المياه في سنجار (٢).

فابن شداد، الذي عاش في القرن السابع الهجري، ذكر انه كان في وسط المدينة نهران، أحدها يعرف بنهر دار العين، والآخر يخرج من عين في البلد ثم تخرج من تحت عين في البلد ثم تخرج من تحت سور المدينة (٣). وشيخ الربوة الانصاري، أفاد أن المدينة نفسها كان يشقها نهر يصب في وادي الثرثار من جهة الشمال (١٠). كما أوردت المصادر بأن فوهة نهر الخابور الذي يصب في الفرات هو في أرض سنجار (٥).

«CANARD. M. Histoire de la dynastie des Hamdanides,», 1: 107.

- Canard, M, Histoire de la dynastie des Hamdanides, 1: 107.

<sup>(</sup>١) ابن فضل الله العمري، مسالك الابصار، ص ٦ - السامر، الدولة الحمدانية، ١: ١٤٩. حدد كانار طول هذا الوادي بقوله: انه على مسير خس ساعات من سنجار.

<sup>(</sup>٢) القرماني، أخبار الدول، ص ٤٥٣

<sup>(</sup>٣) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ١٥٦. ويظهر ان هذين النهرين كانا قد استمرا في الجريان من غير انقطاع الى القرن التاسع عشر الميلادي، بدليل ان الرحالة لا يارد، الذي زار المدينة في منتصف هذا القرن اتى على ذكرها بقوله: .. والى اليمين من الحرائب يقع جدار قديم مع قنطرة مهدمة يجري تحتها جدول ماء عذب كان في زمن ما نافورة ماء للمدينة.

<sup>-</sup> Layard, Discoveries, P. 248.

<sup>(</sup>٤) شيخ الربوة، نخبة الدهر، ص ١٩١ - بدج، رحلات الى العراق، ٢: ١١٢.

<sup>-</sup> ليسترانج، بلدان الخلافة الشرقية، ص ١٢٨٠

<sup>(</sup>٥) الحميري، الروض المعطار، ص ٣٢٦.

وكذلك أوضحت بعض النصوص بأن أصل منبع نهر الثرثار هو في شرقي المدينة وقريب منها وبالتحديد فهو بالقرب من قرية سرّق (١).

هذا هو موقع سنجار وتلك هي طبيعته، ولهذا اطنب الجغرافيون والمؤرخون في وصفه وتعداد محاسنه. فهو في وسط من الأرض، عظيم الانتاج واسع الغني. وهذا الوسط نفسه هو بمثابة حصن فريد من نوعه، كان منذ القدم نقطة اتصال ذات أثر كبير من الوجهة الحربية بين حكومات الشرق والغرب والشمال والجنوب، لذا كان من المواقع العسكرية الشهيرة خلال الحروب التي قامت في الماضي من أجل تكوين امبراطوريات عالمية، حيث ظل لفترة طويلة مسرحاً للحيوش القادمة من الشرق والغرب، ولهذا ورد ذكر سنجار في أخبار تلك الحروب وعلى الأخص الكبيرة منها. وهذا ما يفسر الأسباب التي دفعت بالدول التي غزت العراق بوجه عام واقليم الجزيرة بوجه خاص من أن تتطلع الى تلك البقعة من الأرض، وتبذل الجهد الكبير من أجل الاستئثار بها. فتناوبت عليها دول مختلفة تركت كل منها أثراً من حضارتها ومعتقداتها وتقاليدها، ولهذا غدت أرض سنجار مسرحاً لمدنيات ومعتقدات ولغات ذات ألوان كثيرة. ومن طرف آخر فان الأهمية الخاصة لموقع سنجار وغناه دفع ببعض ملوك اقليم الجزيرة وأمرائها ممن أقاموا ممالك أو إمارات لهم في أقسام مختلفة منه، الى التطلع نحو امتلاك هذا الموقع سواء أكان ذلك عن طريق المقايضة أم الحرب تماماً كم حدث في العهدين الأتابكي والأيوبي، وهذا ما سنلحظه فيا بعد. وخير شاهد على أهمية هذا الموقع ما أتت به المصادر من نصوص تثبت ذلك.

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ٤: ٣١١.

مساحة أرض سنجار الحالية هي ٢٤٧٢ كلم مربع ومساحة القطر العراقي الإجالية هي ٤٣٨٤٤٦ كلم مربع «العاني، موسوعة العراق الحديث، ٢: ٢٢ ».

فابن الأثير في معرض كلامه على امتلاك صلاح الدين الأيوبي مدن الجزيرة قال ما نصه: .... ان جميع ما ملكه صلاح الدين في أرض الجزيرة استقر بملك سنجار ، لأن سنجار كانت على الجميع كالسور (١).

وابن خلدون تحدث بمثل ذلك وأشار بقوله: .. لما ملك صلاح الدين سنجار سنة ٥٧٨هـ/ ١١٨٢م صارت سياجاً على جميع ما ملكه (٢). والسبط ابن الجوزي كان قد أورد نصاً يستنتج منه، ان سنجار كانت في بعض مزاياها الطبيعية تضاهي مدينة دمشق (٣).

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ١١: ٨٨٨ سنة ٧٥٥ هـ.

<sup>(</sup>۲) این خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق ۳، ص ۵۷۱،

<sup>(</sup>٣) سبط ابن الجوزي، مرأة الزمان، ج ٨، ق ٢، ص ١٦٢، سنة ١٩٢٧ هـ.

ب - بناء مدینة سنجار، تسمیتها وأساؤها، عمرانها وأعالها.

أولاً - بناء المدينة وتسميتها: من عادة القدامى أنهم لا يقرون بجهلهم اسم مؤسس مدينتهم، او تفسير تسمية هذه المدينة، ولذا فقد كانوا يتقدمون بروايات مختلفة منها أولاً ان يلصق هذا التأسيس باسم شخص يحمل الاسم نفسه، وثانياً ان يلصق باسم ملك أو بطل اسطوري يتردد اسم سلالته في أكثر صفحات الكتب القديمة. أما من حيث تفسير اسم المدينة، فمن المعروف أن البلداني القديم كان يأخذ اسم المدينة كما هو في وقته ويفسره بموجب لغة أهل العصر.

وهناك روايات عديدة تحدثت في هذا الموضوع وهي:

الأولى: ذكرها ياقوت نقلاً عن ابن الكلي فقال: انما سميت سنجار (وآمد وهيت)، باسم بانيها وهم بنو البلندى بن مالك بن دعر بن بويب بن عنقاء بن مدين بن ابراهيم عليه السلام. ثم يضيف: ويقال ان سنجار بن دعر نزلها(۱).

الثانية: وهي مطابقة للأولى أوردها السمعاني في الأنساب فقال: هذه المدينة سميت باسم بانيها وهو سنجار بن مالك بن دعر وهو أخو آمد الذي بنى آمد (٢).

الثالثة: ذكرها القزويني بقوله: ان جارية للسلطان السلجوقي ملكشاه كان قد ضربها الطلق بأرض سنجار، فولدت السلطان سنجر فسموا المدينة باسمه (۳).

<sup>(</sup>١) ياقوت، معجم البلدان، ٣: ٢٦٢ - ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص١٥٤٠

<sup>(</sup>٢) السمعاني، الانساب، ٧: ١٥٩،

 <sup>(</sup>٣) القزويني، آثار البلاد وأخبار العباد، ص ٣٩٣.

الرابعة: رواها ابن خلدون حين نحدث عن مؤسس المدينة فأفاد: سنجار هي من بناء سنجاريف بن اثور بن نينوي بن اثور الذي يرجع نسبه الى الموصل بن جرموق ابن اخت سوريان، وسنجاريف هذا هو الذي غزا بني اسرائيل فصلبوه على بيت المقدس (۱).

وإذا حققنا في صحة هذه الروايات نتبين ان رواية القزويني هي رواية مردودة، لأنها لا تستند الى أساس تاريخي، فالمصادر القدية أطلعتنا على ان السلطان سنجر كان قد ولد في الربع الأخير من القرن الخامس الهجري، وان مدينة سنجار قد وردت بهذا الاسم وعند العديد من الجغرافيين والمؤرخين قبل هذه الفترة بكثير ومنهم: الدينوري المتوفي في سنة ٢٨٠ هـ والطبري المتوفي في سنة ٣٠٠ هـ، وقدامة بن جعفر المتوفي في سنة ٣٠٠ هـ، وابن جوداذبة المتوفي سنة ٣٠٠ هـ، وابن حوقل المتوفي في سنة ٣٠٠ هـ، وابن أغلب المصادر كانت قد ذكرت ان السلطان سنجر السلجوقي كان قد أخره بالمسم المدينة، وليست المدينة هي التي سميت باسمه (٢٠). وان ما ذكره ياقوت نقلاً عن ابن الكلبي، وما ذكره السمعاني وابن خلدون، ففيه وجهة نظر من حيث انه يعكس اعتقاد القدامي الآنف الذكر والقائل من ان العديد من الأمكنة والمواضع كانت تسمى بأساء بناتها، والقائل من ان العديد من الأمكنة والمواضع كانت تسمى بأساء بناتها، أو تنسب الى من شارك في بنائها، أو من نزلها وأقام فيها. ولما كان ابن

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۲، ق ۱، ص ۱۳۰۰

<sup>-</sup> السلطان سنجر السلجوقي: ولد بسنجار في سنة ٤٧٧ هـ/ ١٠٨٤ م (ابن الاثير، الكامل، ١٠: ١٤١) وذلك عندما نزل والده ملكشاه بها اثناء توجهه لغزو بلاد الروم، قيل ان اسمه أحمد ثم غلب عليه اسم سنجر لكونه مولودا بسنجار (أبو الغدا، المختصر في اخبار البشر، مجلد (ج ٤، ص ١٠٦)، وقيل اسره الترك أربع سنوات، وخطب له على منابر الاسلام، استقام امره وأطاعه السلاطين، توفي سنة ٥٥٢ هـ/

<sup>(</sup>٢) السمعاني: الانساب، ٧: ١٥٩ - الزبيدي، تاج العروس، ٣: ٢٨٠.

خلدون قد انفرد بذكر اسم سنجاريف دون أن يكون هناك مصدر آخر يشاركه هذا الرأي فلا يعقل الأخذ به، وإنما نستطيع أن نضيف هذا الرأي بين الآراء التقليدية القائلة بالسلالات الاسطوربة.

#### - تفسير اسم سنجار من قبل باقوت:

وفي مكان آخر ذكر ياقوت بان تسمية هذا الموضع المعروف بسنجار بهذه اللفظة، كان مرده الى الرواية التي كان قد سمعها من أهل سنجار أنفسهم. وهذه الرواية تقول ان سفينة سيدنا نوح عليه السلام، لما مرت بالجبل (جبل سنجار) نطحته فقال نوح: هذا سنجار علينا فسميت سنجار. ويضيف ياقوت فيقول ان أهل المدينة يعرفون هذا صغيرهم ويتداولونه أن فإذا سلمنا جدلاً بأن هذه التسمية كانت نتيجة لتلك الحادثة، فلا يعقل أن نسلم بأن اللغة العربية كانت معروفة ومتداولة بهذا الشكل من التهذيب والاتقان، وان سيدنا نوحا كان يتكلمها بطلاقة فللقطعان اللذان يؤلفان الكلمة وها – سن وجار يتكلمها بطلاقة فللقطعان اللذان يؤلفان الكلمة وها – سن وجار الذي قصده نوح من عبارته أعتقد أن ذلك لم يكن ولم يحصل وان كل الذي قصده نوح من عبارته أعتقد أن ذلك لم يكن ولم يحصل وان كل ما أعتقده بل وأكاد أجزم به هو أن هذه الرواية هي كغيرها من الروايات والأساطير التي درجت على ألسنة الناس وتداولوها جيلاً بعد جيل دون التثبت من صحتها تماماً كما كان عليه الحال بالنسبة إلى أهل سنجار.

وملاحظتنا في هذا ان تفسير ياقوت مبني على حالة اسم المدينة في وقته، بينا يجب علينا ان نبحث عن الاسم الأقدم الذي اشتقت منه الأساء الحديثة.

<sup>(</sup>١) ياقوت، معجم البلدان، ٣: ٢٦٢.

ثانياً - أساء سنجار القديمة والحالية.

١ – الأساء القدية: وسنجار العريقة في القدم، كانت قد عرفت عند البابليين والأشوريين بلفظ سنكارا أو سنغارا وكانت يومئذ من أهم مدن اثور(١). وعزفت عند المصريين القدماء بلفظ سنكار وعند الآشيين الفظ شنخار(١). وعند اليونان والرومان بلفظ سنكارا إلا أن الامبراطور الروماني اورليوس أطلق عليها اسم اورليا وسبتميا عندما جدد بناءها في حدود سنة ١٩٩٩م (٣). وهناك بعض الرحالة الغربيين الذين كانوا قد طافوا أرض الجزيرة الفراتية وكتبوا عنها أشاروا الى ان منطقة سنجار هذه قد تكون هي أرض سنعار أو شنعار التي ورد ذكرها في الأسفار المقدسة، وان كلمة سنجار ما هي إلا تحريف لهاتين اللفظتين (١). والحقيقة ان ما ذكرته المصادر القديمة يثبت ان كلمة السنعار أو شنعار كانت قد أطلقت فعلاً على منطقة جنوبي بلاد الرافدين أي بابل ووركاء وأكاد (٥).

٢ - الأسماء الحالية: من المفهوم ان لكل كلمة في اللغة العربية معنى أو دلالة، وسنجار هي إحدى الكلمات التي وردت في العديد من المصادر اللغوية والجغرافية والتاريخية بلفظها الحاضر وذلك مع بداية الاسلام، وكلها أفادت بأنها مدينة مشهورة في الجزيرة الفراتية وهي

- AURILIA-SEPTEMIA-

(a)

<sup>(</sup>۱) طه باقر وفؤاد سفر، المرشد، الرحلة الثالثة، ص ٦٤ - بكننهام، رحلتي الى العراق، ١: ١٠ - دائرة المعارف الاسلامية، حرف السين، ص ٢٤٤ - الدملوجي، اليزيدية، ص ٢٧٦. وكان بلينوس قد أشار الى هذه المدينة بنفس هذه الالفاظ «التاريخ الطبيعي ه: ٨٦ » ووردت كذلك عند. OATES, DAVID, Singara and its fortifications, Part VII-XII P, 97.

<sup>(</sup>٢) بدج، رحلات الى العراق، ٢: ١١٣ - وردت لفظة شنخار هذه في كتاب كان قد أرسله ملك الاشية «الى ملك مصر في القرن الخامس عشر قبل الميلاد ذكر فيه ملك خطاي وملك شنخار «نفس المصدر».

<sup>(</sup>٣) بكنفهام، رحلتي الى العراق، ١: ٣٦ «حاشية»،

<sup>(</sup>٤) بكنفهام، رحلقي الى العراق، ١: ١٧ - ١٨٠

<sup>M- D'Anville. L'Euphrate et le tigre, p. 50.
Niebuhr, Voyage en arabie, Vol, II, P. 315.</sup> 

موضوع بحثنا، مع العلم بان ياقوتا كان قد ذكر موضعاً آخر يحمل اسم سنجار وقال بأنه اسم قرية بمصر من كور النستراوية (۱). أما ابن عبد الحق وياقوت وابن الأثير وأبو الفدا ومن ثم الزبيدي في تاج العروس فهؤلاء أجعوا القول على ان موضع سنجار هو في الجزيرة الفراتية وحددوها لغوياً بقولهم: وسنجار بكسر السين المهملة وسكون النون وفتح الجيم، وألف وراء مهملة، مدينة مشهورة بأرض الجزيرة (۲). وإلى جانب هذه اللفظة – أي سنجار – فان المدينة عرفت في العهد الأتابكي بلفظة سنجارة (۳). كما ان مواطنيها من الأكراد ما زالوا يرددون اسمها بلفظة شنكار وشنكاري – بامالة الياء. وكذلك فان النصارى السريان يذكرونها بلفظة شيغار (١).

#### ثالثاً - عمران مدينة سنجار وأعالها:

١ – عمران سنجار وأوصافها: ان الموقع المهم الذي تمتعت به مدينة سنجار كان سبباً في عمرانها وازدهارها حينا وفي خرابها ودمارها حينا آخر في بحر تاريخها الطويل. وتطلعنا المصادر على أنها كانت قبل الإسلام وفي القرن الأول الميلادي مركز دولة مستقلة ضربت فيها النقود (٥١). وقبل سنة ١١٥٥م كانت عملكة ارامية مستقلة وكان ملكها

<sup>(</sup>١) ياقوت، المشترك، ص ٢٥٤ -

<sup>(</sup>٢) ابن الاثير، اللهابي في تهذيب الانساب، ١: ٥٦٨ - ياقوت، المشترك، ص ٢٥٤٠.

<sup>-</sup> أبو الفدا، تقويم البلدان، ص ٢٨٢ - ابن عبد الحق، مراصد الاطلاع، ٢: ٧٤٣.

<sup>-</sup> الزبيدي، تاج العروس، ٣: ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) هذه اللفظة (سنجارة) ظهرت على بعض المسكوكات التي ضربت في المدينة في العهد الاتابكي، انظر: عجلة سومر، مجلد ٢٣، الجزء الاول والثاني سنة ١٩٦٧، ص ١٩٦١، مقال بقلم محمد باقر الحسيني بعنوان: دراسة تحليلية لثلاث مسكوكات ذهب اتابكية نادرة.

<sup>(</sup>٤) ادي شير، تاريخ كلدو واثور، ١: ٥.

<sup>(</sup>٥) طه باقر وفؤاد سفر، المرشد، الرحلة الثالثة، ص ٦٣.

يدعى آنذاك معنو<sup>(۱)</sup>. وفي سنة ١١٥ م أصبحت مستعمرة رومانية كثرت فيها التاثيل الدينية والمدنية<sup>(۱)</sup>، وكانت قد دخلت في حلبة الصراع الفارسي الروماني الى ان دخلها الاسلام. وفي العهود الاسلامية المتعاقبة ورد اسم سنجار في كثير من المؤلفات الجغرافية والتاريخية بصفات مختلفة، وذلك حسب المكانة التي كانت تتمتع بها في كل عصر. فذكرت بصفة بلد سنجار، ثم بصفة مدينة، ثم رستاق وكورة، كما ذكرت باسمها الجمرد من كل صفة.

فالذين ذكروها باسمها الجرد فقط نذكر: الطبري، الدينوري، البلاذري، الازدي، اليعقوبي، السمعاني، ابن الجوزي (السبط)، الفارقي، ابن الفرات، الذهبي، الزبيدي... وبصفة بلد سنجار نذكر: ابن العديم ابن واصل، ابن تغري بردى... وبصفة مدينة وهي الأكثر على الغالب نورد: قدامة بن جعفر، الاصطخري، المقدسي، ابن الأثير، القزويني، ابن شداد، ابن جبير، اليونيني، ابن بطوطة، شيخ الربوة الانصاري، القلقشندي... القراماني وسواهم.

أما الذين ذكروها بصفة كورة فنذكر منهم: ابن خرداذبة، قدامة بن جعفر، ابن رسته، وبصفة رستاق نورد: ابن حوقل، ابن فضل الله العمري... ومما تجدر ملاحظته هنا ان من أطلق عليها اسم بلد أو مدينة صغيرة أو ما شابه ذلك من صفات ربما كان قد رآها أو سمع عنها في بعض أدوارها السالفة، وعلى أثر الخراب والدمار الذي أصابها من نكبات الحروب. أو انه ربما نسخ ما كتبه غيره. وان ما أوردته من أساء أعلاه هو على سبيل المثال لا الحصر. كما أفيد بأنها كانت حتى

<sup>(</sup>۱) ادي شير، تاريخ كلدو واثور، ۱: ۱۷۹ -- معنو لقب كان يطلق على ملوك أورها (الرها). • نفس المسدر ۱: ۱۲۰ --

<sup>(</sup>٢) بكنفهام، رحلق الى المراق، ١: ١٨٠

قبيل ظهور العثانيين لا تزال عامرة وتذكر باسم مدينة كما ورد ذلك في مؤلفات القلقشندي المتوفى في حدود سنة ٨٢١ هـ/ ١٤١٨ م.

هذا وان الرحالة الذين زاروا سنجار مع بداية القرن التاسع عشر الميلادي واطلعوا على بقايا المدينة القدية، أكدوا انها كانت تتمتع بأهمية جغرافية واقتصادية وسياسية كبيرة. كما أكدوا انها كانت مدينة كبيرة ذات شأن في التاريخ، وانها كانت تحتوي كل متطلبات الحياة بدليل ما شاهدوه بأم أعينهم من سعة مساحة الأطلال والسور وبقايا الأبنية المتناثرة. أما من حيث تخطيط بناء المدينة وأوصافها، فقد لوحظ من خلال رؤية الخرائب المتبقية انها قامت منذ البدء على منحدر من التلال الصخرية التي كان يشقها مجرى ماء - كان الجغرافيون القدامي قد أشاروا اليه - الى قسمين جنوبي وشائي مكونا بينها ما يشبه الوادي، فالقسم الجنوبي - كما بدا - هو الذي تظهر فيه معظم معالم المدينة، والشمائي وأكثره في الوادي يظهر انه كان محاطاً بسور منظم معالم المدينة، والشمائي وأكثره في الوادي يظهر انه كان محاطاً بسور على شكل سلاسل من المدرجات بعضها فوق بعض (۱).

واستنادا الى النص الذي أورده ابن شداد، والذي وصف فيه المدينة قبيل استيلاء التتر عليها في سنة ٦٦٠هـ/ ١٢٦٢م فان محتوياتها العمرانية التي كانت قائمة آنذاك وربما استمرت الى ما بعد ذلك بكثير فهى التالية (٢):

- سوران اثنان، احدها أعلى من الآخر.

<sup>(</sup>١) بدج، رحلات الى العراق، ٢: ١١٢ - ١١٣.

<sup>-</sup> Layard, Discoveries, P: 249.

<sup>-</sup> Le Strange, the Lands of Eastern caliphate, P: 98.

<sup>(</sup>٢) سنتحدث عن بعض هذه المحتويات بالتفصيل اذا أمكن وحسما تمدنا به المصادر من معلومات خاصة بها وذلك في فصل الاثار.

- اربعة أبواب، ثلاثة في قبلي المدينة، والرابع في شمالها.
- دور السلطنة والامارة، وتشغل مساحة كبيرة، يدخل اليها من الباب المديد. في جهة القبلة والمسمى بالباب الجديد.
  - قلعتان اثنتان، تقعان على تلين، وبرج كبير يعرف ببرج الخزانة.
    - ربضان اثنان وأسواق واسعة ومساجد آهلة.
- ست مدارس وثلاث خانقاوات ومشاهد ومراقد للأولياء والصالحين (١).

٢ - أعمال سنجار: طالما نجد في تاريخ المدينة، موضوع البحث، أساء بعض المواقع التابعة لها، فلا بد من ان نذكر بعض هذه المواقع التي تسمى بالأعمال، مع العلم ان عددها كان قد اختلف باختلاف الأوضاع السياسية التي كانت تستجد في اقليم الجزيرة. ولاثبات ذلك نورد بعض ما ذكرته المصادر بهذا الخصوص على سبيل المثال لا الحصر.

فالازدي قال: لسنجار قرى عديدة ومنها النجدية (٢).

وابن حوقل وابن الاثير افادا: لسنجار ضياع عديدة منها قرية الحيال<sup>(٣)</sup>.

وياقوت أورد: لسنجار نواح كثيرة منها النعانية (1). وأبو شامة ذكر: ان ماكسين هي من أعال سنجار (٥). وابن واصل أوضح: ان تلعفر كانت من أعال سنجار (٦).

<sup>(</sup>۱) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ١٥٥ - ١٥٧٠.

<sup>(</sup>٣) الازدي، تاريخ الموصل، ص ٢٦٨ سنة ١٧٠ هـ.

<sup>(</sup>٣) ابن سوقل، صورة الارض، ص ١٩٩ سابن الاثير، الكامل، ١٢: ٥٠٠ سنة ٦٢٨ هـ.

<sup>(</sup>٤) پاقوت، المشترك، ص ۲۵۱ و ۲۲۰.

<sup>(</sup>٥) أبو شامة، ذيل الروضتين، ص ٥٩، سنة ٢٠٤هـ.

 <sup>(</sup>٦) ابن واصل، مفرج الكروب، ١٤ ٣١ سنة ٩١٦ هـ. ويبدو أن وضع مدينة سنجار لم يتغير في العصور
 اللاحقة، وأنها استمرت فأعده أدارية تصرف فيها شؤون وأمور القرى والضياع الملحقة بها. ويهذا إلى المدارد

وبعد ان اطلعنا على واقع سنجار الجغرافي، ننتقل الآن الى الواقع التاريخي الذي عاشته المدينة خلال المدة المقررة في موضوع البحث.

Guinet, La Turquie D'Asie, 1: 839.

وفي مطلع القرن العشرين أصبحت سنجار قاعدة لقضاء عرف باسمها ويتبعها عدد من القري والضياع «عبد الرزاق الحسني، موجز تاريخ البلدان العراقية القديمة، ص١٤٢ ». اما اليوم فإن مدينة سنجار التي قامت على أنقاض المدينة القديمة وتوسعت الى ما جاورها من أراض فهي مركز قضاء سنجار التابع لحافظة نينوى وهذه الحافظة تضم عددا من الوحدات الادارية (أقضية) عدا قضاء سنجار نذكرها على التوالي: الموصل، الشيخان، تلعفر، الشرقاط، الحمدانية، تكليف، الحضر، البعاج. هذا وبلغ عدد سكان قضاء سنجار حسب احصاء ١٩٧٣ نحوا من ١٩٥٨ نسمة في حين بلغ عدد سكان الحافظة (نينوى) حسب احصاء ١٩٧٢ نحوا من ١٩٥٨ ألف نسمة.

«العاني، موسوعة العراق الحديث، ص ٣٠ - ٣٣ ».

الصدد نشير الى ما ذكره «فيتال كوينيه» من أن سنجار كانت في النصف الثاني من القرن التاسع عشر المدينة الوحيدة ذات الأهمية في ناحية تلعفو، وانها كانت مركزاً ادارياً لتلك الناحية حيث كانت مقر القائقام.

## الفصّ لاول

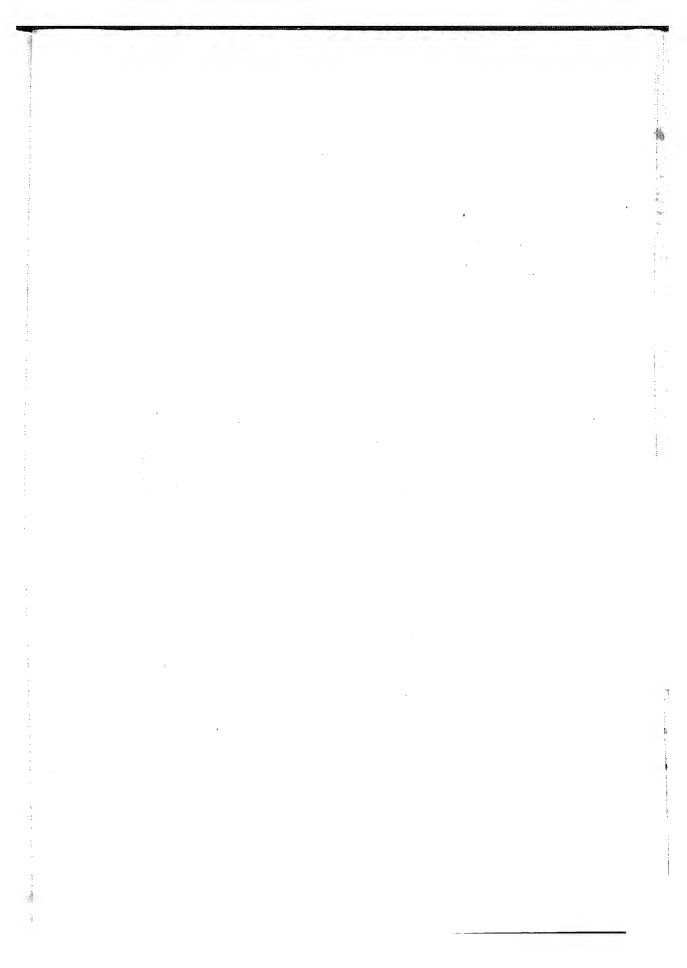
مدينة سنجار في الاعصر الاسلامية الثلاثة الاولى

اولا علقة من تاريخ سنجار القديم

ثانيا . الفتح الاسلامي لمدينة سنجار

ثالثًا سنجار في العهدين الراشدي والأموي.

رابعا ﴿ سَنْجَارُ فِي العهد العباسي حتى سَنَة ٢٩٣ هـ/٩٠٦م،



#### سنجار في الاعصر الاسلامية الاولى الثلاثة

اولا - لحة من تاريخ مدينة سنجار القديم:

يستدل من الملتقطات الاثرية التي عثر عليها في الموضع الذي كانت تقوم عليه مدينة سنجار القديمة على انها كانت من المستوطنات العراقية الموغلة في القدم. فالادوات الحجرية الصوانية والحجرية الاوبسيدية (البركانية) من العصور الحجرية تدل على ان هذا المكان سكنه الانسان منذ عصر ما قبل التاريخ (۱). والادوات الخزفية والقرميدية والنحاسية والحديدية، التي هي عبارة عن حلى وادوات للزينة واخبية ونبال وما شابه ذلك، الى جانب بقايا الابنية وخاصة تلك التي عثر عليها الأثاري سيتون لوئيد في المرتفعات القريبة من موقع المدينة، ترتقي بمجملها الى عصور قديمة مختلفة كعصر اوروك، بل وقبل اوروك الى عصر ما قبل التاريخ ايضا (۱). لكن ما تؤكده المصادر وتوضحه الاثريات وغيرها من الكتابات المسارية هو ان سنجار كانت من ضمن المتلكات الاشورية ومن اهم مدن اشور. حيث ملكها الاشوريون ونشروا فيها مدنيتهم، واتخذوا من جبلها قاعدة لاعالهم الحربية ضد الحثيين وغيرهم (۱).

<sup>(</sup>١) طه دافر وقواد سمر، المرشد، الرحلة الثالثة، ص ٦١.

<sup>(</sup>٢) السابع، تاريخ الموصل، ١٣: ١٣ - ١١٠

٣) الدملوجي، البريدية، س ١٧٢ - ١٧١ - تكنفهام، رحلتي الى العراق ١: ٢٩.

السنرانين بلدان الحلاقة الشرقية، س ١٢٨.

وام الآثاري سينوى لوشد «Seton, Eloyed» بمعليات الحفر والتنقيب نيابة عن دائرة الآثار المراقية في منطقه سنجار ما بين ٢٠ أبار و ٨ حربران من سنة ١٩٣٩، وكتب ما تجمع لديه من معلومات في عبلاد المراق الاركولوجيه التي بنشرها المهد البريطاني الاركثولوجي بعنوان: تنقيبات الحكومة العراق، في سنجار الدولية من سنجار والتابعة لها وهي: كرى رش، بين سنجار والتابعة لها وهي: كرى رش، بين سنجار ونلغفر وعلى أربعة أبيال بين الاولى، وتل حوش، عثر اثناء ذلك على العديد من سنجار

وبعد انقراض دولة اشور في عام ١١٢ ق. م على يد البابليين وحلفائهم، ثم غلبة الفرس على شعوب بلاد المشرق اصبح هؤلاء هم الوارثون لملكة اشور فيا بعد، ودخلت منطقة سنجار تحت حكمهم، فاهتموا بتحصينها واتخذوا من الجبل (جبل سنجار) معقلا قويا تجاه اعدائهم وبخاصة الرومان. فمن المعلوم ان الحروب كانت سجالا بين الامبراطوريات الشرقية والرومان مدة طويلة قبل الاسلام وحتى بدء ظهوره، وكان اقليم الجزيرة وبخاصة بلاد ما بين النهرين العليا مسرحا للمعارك بين جيوشهم من اجل الاستئثار بهذه البلاد والسيطرة عليها.

لهذا نقول ان سنجار قاست الكثير من ويلات الحروب بين الدولتين العظميين في ذلك الوقت. فقد هجم عليها الفرس ودمروها، كها حدث في عهد شابور الاول سنة ٢٦٠م وفي عهد هرمز الثاني (٣٠١ - ٣٠٩م)، وفي عهد شابور الثاني (٣٠٠ – ٣٧٩م) المعروف بذي الاكتاف والذي لا تزال اكثر المصادر القديمة تذكر اسمه ملطخا بدماء الابرياء، من قتلهم في سنجار وغيرها، من رهبان وراهبات وكهنة وعامة (١٠٠٠). وتفيد المصادر انه رغم صراع الدولتين على ارض الجزيرة، فان مدينة سنجار كانت قد تتعت بنصيب من الاستقلال في فترات متباعدة. فلقد كانت عشية استيلاء الرومان عليها مملكة ذات سيادة وان ملكها معنو هو الذي انهزم امام الجيوش الرومانية التي كانت بقيادة الامبراطور طريانوس (تراجان)، فدخلت لاول مرة تحت

الخلفات الأثرية القديمة جدا. انظر التفاصيل في كتاب، تاريخ الموصل، للقس سليان الصايغ ج٣، ص٦٣ - ٦٤. - عثر أيضاً في منطقة سنجار - تلعفر على فخار يرتقي تاريخه الى عصور ما قبل التاريخ المتأخر «انظر مجلة سومر، مجلد ٣١ ج ١ و ٢ سنة ١٩٧٥، ص ٢١ القسم الاجنبي، مقال بقلم د. يهنام أبو صوف ».

<sup>(</sup>١) ادي شير، تاريخ كلدو واثور، ٢: ٨٥ - الصايغ، تاريخ الموصل، ١: ٣٣ - ٢٥.- بكنفهام، رحلق الى العراق، ١: ١٦.

السيطرة الرومانية وكان ذلك في حدود سنة ١١٤ – ١١٥ م (١). ويبدو ان المدينة عادت وأخذت من ايدي الرومان بحيث لا توجد اية اشارة في المصادر القديمة تدل على وجودهم فيها خلال الفترة المتبقية من القرن الثاني الميلادي. لكن في السنوات الاخيرة من هذا القرن، ومع بداية القرن الثالث، فانه يمكننا ان نستنتج من خلال الالقاب التي حملتها المدينة في هذه الفترة وهي اورليا وسبتميا انها وضعت من جديد ضمن الكورة الرومانية وبالتالي اصبحت مستعمرة للرومان وذلك بعد حملات لوسيوس فيروس – من قبل الامبراطور مرقس اورلس، وغدت فها بعد

سنجار في مؤلفات:

<sup>(</sup>١) ادي شير، تاريخ كلدو واثور، ١: ١٧٩ - بلينوس، التاريخ الطبيعي، ٥: ٨٦.

<sup>-</sup> D'Anivlle, L'Euphrate et le tigre, P: 50.

<sup>-</sup> Oates, David, Singara and its fortifications... part VII, XII, P 97.

ومن الحتمل ان تكون هذه المملكة هي التي أقامتها القبائل العربية في منطقة سنجار حيث كانت عاصمتها مدينة الحضر الشهيرة. وقد ازدهرت كثيراً لكنها تعرضت في كثير من الاوقات لغزو الفرس والرومان على السواء، وتفيد المصادر انها كانت قادرة في كل مرة على ردهم. «ابن الاثير، الكامل، ١:

وكان بلينوس الذي أشار الى سنجار بلفظة سنغارا قد ذكر ان سكانها كانوا في النصف الثاني من القرن الاول الميلادي من العرب وينتسبون الى قبيلة عربية أطلق عليها اسم «PRAETAVI»ربا كانت قد شاركت هذه القبيلة في قيام هذه المملكة، لكننا لسوء الحظ نجهل ماهية هذه القبيلة. «بلينوس، التاريخ الطبيعي، ٥: ٨٦ ». وكذلك ورد اسم هذه القبيلة ومكان سكناها في منطقة

<sup>-</sup> Oates, David Singara and its... part VII-XII, P: 9 è-98.

<sup>-</sup> Sarré-Herzfeld. Archaeologische,.., 1: 203.

<sup>\*</sup> ومن الحتمل ايضاً أن تكون هذه الملكة التي على رأسها معنو قد دانت قبل استيلاء الرومان عليها لسيطرة الفرثيين، الذين كانوا قد دخلوا العراق في سنة ١٣٩ ق.م واستمروا في حكمه الى ٢٢٦ م. ويذكر ان هؤلاء كانوا قد قسموا مملكتهم الى ممالك صغيرة - حيث لم يكن لديهم نظام واحد يحكمون به كل الاقطار - وكانت كل مملكة او امارة يحكمها ملك او امير يكون خاضماً للملك الفرثي في طيسفون، وان بعض هذه المالك كان مستقلا استقلالا ادارياً وسياسياً ولم يكن للفرثيين عليها الا خراج يتقاضونه. وكان من عداد تلك الامارات في العراق وحده خس وهي: ميسان - عليها الا خراج يتقاضونه. وكان من عداد تلك الإمارات في العراق وحده من وهي التاريخ الحضر في الشمال الغربي - حدياب - اربيل - الحيرة - سنجار «احمد سوسة، ملامح من التاريخ القديم ص١٦٢ ».

حصنا لحامية رومانية (١). ومن غير المحتمل ان تكون هذه المدينة قد احتفظت بهذه الالقاب لمدة طويلة ، الى ان كان عصر الامبراطور اسكندر ساويروس (٢٢٢ - ٢٣٥م) حيث اعيدت يومئذ الى السيادة الرومانية، وادخلت ضمن المدن الحدودية التي شكلت خطا من الخابور الى دجلة. ومن الجائز أن تكون الفرقة الفرثية الاولى - وهي فرقة من فرق الجيش الروماني - قد رابطت فيها. كذلك فاننا لم نتأكد من معرفة ما اذا كانت سنجار قد استمرت تحت السيطرة الرومانية بعد الهجوم المعاكس الذي قام به اردشير في سنة ٢٣٧م (اي بعد عهد ساويروس)، والذي استولى فيه على زاكوره. لكن من المؤكد انها كانت في ايدي الرومان في عهد الامبراطور جورديان الثالث حيث ضربت فيها النقود باسمه (٢). ومن المحتمل ايضا ان تكون سنجار قد وقعت تحت السيطرة الفارسية بين سنة ٢٥٠م، وذلك عندما هاجم شابور الاول تلك المنطقة وسواها بالارض. لكن يظهر انها رجعت الى القبضة الرومانية في سنة ٢٨٣م في عهد الامبراطور كاروس الذي هاجم مدينة طيسفون وافلح في ذلك. ويبدو ان قوة الساسانيين قد ضعفت في عهد خلفاء شابور لدرجة ان بهرام كان مستعدا ان يسلم بلاد ما بين النهرين الشمالية الى الرومان لقاء السلام بينه وبينهم.

وخلال القرن الرابع الميلادي كانت مدينة سنجار تترجح بين السيادتين الفارسية والرومانية (٣). هذا الترجح جعل منطقة سنجار

<sup>(</sup>۱) Oatos, David, Singara and its Fortifications. .., Part. VII- XII, P: 97- 98. (۱) مله باقر وفؤاد سفر، المرشد، الرحلة الثالثة، ص ٦٣ - ورد اسم الامبراطور مرقس اورلس على حجرة مسافات كانت قد اكتشفت على بعد بضع كيلومترات من جنوب غرب مدينة سنجار، «سومر، مجلد، ص ٣١٩»، سنة ١٩٥٢».

<sup>11</sup> Oates, David, Op, cit.., P: 97- 106. (Y)

<sup>111</sup>Op, cit. P:, 97- 106.

Oates, David, Singara and..., Part VII-XII, P: 97-98.

والمدينة نفسها عرضة لمعارك طاحنة بين الدولتين، وان اشهر هذه المعارك كانت تلك التي وقعت في حدود سنة ٣٤٨م والتي ذكرتها المصادر القديمة باسم معركة سنجار، حيث حاصرها شابور الثاني ودمرها ونقل اهلها اسرى الى فارس فنكل بهم وقتل اكثرهم. هذا وقد وردت تفاصيل وافية عن هذه المعركة في كتاب بعنوان «اضمحلال الامبراطورية الرومانية وسقوطها لمؤلفه ادوارد جيبون» (١).

ونظرا لاهمية هذه المعركة والنتائج التي ترتبت عليها فاننا سنوجز بعض ما ذكر عنها سواء عند جيبون او عند غيره من المؤلفين.

كانت سنجار عشية وقوع هذه المعركة تدور في الفلك الروماني، وان القوات الرومانية المتمركزة في ضواحيها بقيادة الامبراطور قسطنطين «Constantius» قد ارتدت على اعقابها حال اقتراب الفرق الفارسية بقيادة شابور الثاني منها، ويستفاد بما ذكر ان هذه المعركة كانت في البدء لصالح القوات الرومانية وان الجيش الفارسي ولى الادبار (٢٠). لكن سرعان ما انقلب الموقف وانهزم الرومان في مذبحة مريعة ومميتة حتى ان بقية فرقهم المنهزمة كانت قد تعرضت لشدائد لا يمكن احتالها. وقد تم اسر خسة فيالق رومانية ذات اعداد قليلة ارسلت مخفورة الى اقاصي فارس، ويعزو جيبون سبب هزية الرومان في هذه المعركة الى طبيعة ارض سنجار والاخطار التي نجمت عن شدة الحر والعطش اللذين اصابا

Gibbon, Edward, History Of The decline and Fall Of The Roman Empire, Vol II, (1) Battle Of Singara, P: 98-99.

<sup>(</sup>٢) يقول محد امين زكي في كتابه «خلاصة تاريخ الكرد وكردستان» ج١، ص١١٤، ان قسطنطينوس قائد الجيش الروماني هزم الجيش الايراني الذي كان بقيادة شابور الثاني شر هزيمة واسر ولي العهد الايراني. هذا بالطبع كان في بداية المعركة لكن سرعان ما تحول النصر الى هزيمة ساحقة للرومان كها اكد ذلك جيبون ومن ثم سيتون لوئيد الذي اضاف بان «شابور» لم ينعم بهذا النصر بسبب اعتقال ولده وقتله. «الرافدان، ص١٦٥».

الفرق الرومانية، والى صعوبة وصول المؤن اليها، لا الى قدرة الجيش الفارسي فقط.

وتفيد الاخبار انه بعد ان استولى الفرس على سنجار جردوها من حصونها وهدموها<sup>(۱)</sup>. ومع ذلك استمروا فيها الى ان قام الامبراطور يوليانوس (جوليان) وانتزعها منهم وبقيت في ايدي الرومان الى سنة ٣٦٠م حيث عاد شابور واخذها منهم اثر معركة اسر فيها عددا من الفرق الرومانية ومنها الفرقة الفرثية الاولى، وفرقة فلافيا الاولى، وعددا من الجنود الحليين، وآخر من الفرسان الذين كانوا قد تواجدوا صدفة بها<sup>(۱)</sup>.

ويظهر ان الرومان لم يسكتوا على الهزية، فاعادوا جمع قواتهم وتنظيمها وشحنها بالعدد والعدة. وانقضوا على الفرس وثأروا منهم واسترجعوا البلاد. وتفيد النصوص ان سنجار بقيت في ايديهم الى ان كانت سنة ٣٦٣م. وفيها تنازل الامبراطور جوفيان (يوبيانوس)، خليفة جوليان، عن سنجار وغيرها من الولايات الى شابور الثاني، وذلك اثر توقيع الهدنة بينها. وجوجب هذا الاتفاق صدر العفو الفارسي، الذي سمح بموجبه للاسرى والهاربين من ابناء سنجار وغيرها بالعودة الى ديارهم. وبموجب هذا الاتفاق ايضا رسمت الحدود بين الدولتين في ارض الجزيرة، بحيث اصبح الخابور الحد الفاصل بين الممتلكات الفارسية والرومانية (ع). ونشير بهذا الصدد الى ما اورده ابو يوسف في الفارسية والرومانية (ع).

<sup>(</sup>۱) سيتون لوئيد، الرافدان، ص١٦٧٠

Oates, David, Singara and its..., part VII-XII, P: 98-106 - Sarré- Herzfeld (7) Archaeologische..., 1: 203

<sup>•</sup> جونيان، (٣٣١ - ٣٣٤م) هو فلافيوس يوبيانوس جونيان، كان ضابطاً في الحرس الامبراطوري برتبة نقيب. وعند وفاة سلفة جوليان اختاره الجيش امبراطورا لروما. «بكنفهام، رحلتي الى العراق، ١: ٣٣ ».

<sup>(</sup>٣) طه باقر ونؤاد سفر، المرشد الى مواطن الاثار، الرحلة الثالثة ص٦٣- يذكر سيتون لوئيد بان

كتاب الخراج حيث قال: «ان الجزيرة كانت قبل الاسلام طائفة منها للروم، وطائفة لفارس، ولكل فيا في يده منها جند وعال. فكانت رأس العين فها دونها الى الفرات للروم، ونصيبين وما وراءها الى دجلة لفارس. وكان سهل ماردين ودارا وسنجار والى البرية لفارس، وجبل ماردين ودارا وطور عبدين للروم »(۱). وعليه نستطيع ان نقول جوازا ان ديار ربيعة التي امتدت من شال تكريت والموصل والى نصيبين وبلد وسنجار، دخلت ضمن ممتلكات فارس. اما ديار بكر وديار مضر وجزء من ديار ربيعة بما فيها رأس العين فقد بقيت ضمن متلكات الروم (٢). والجدير بالذكر أن هذه الديار كلها - كما أسلفنا من قبل -قد استوطنتها القبائل العربية قبل الاسلام وسميت باسائها. والذي نعتقده، ان الفرس كانوا قد عينوا على سنجار - اسوة بغيرها من المدن التي تبعت لهم - حاكم خضع لسلطة المرزبان الذي كان مقره في نصيبين عاصمة منطقة باعر بايا(٣).

ان الاتفاق الذي وقع بين الدولتين، والذي بموجبه اقتسمتا ارض

Oates, David, Singara and its..., part VII-XII, P: 106.

الغرات غدا بعد المعاهدة الحد الشرقي للامبراطورية الرومانية (الرافدان، ص١٧٣) وذكر أن من بين المدن التي سلمها جوفيان الى شابور الثاني، كانت نصيبين وكاترا مورورم،

<sup>(</sup>١) أبو يوسف، كتاب الخراج، ص ٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) الواقدي، فتوح الشام، ٢: ٠٦٠

<sup>(</sup>٣) باعر بايا او بيت عرباي، لفظة اطلقها السريان على المنطقة المعتدة بين بيت بازبدي (قرب جزيرة ابن عمر) والى بلد ونصيبين ومعناها موطن العرب او بلد العرب اي ان سكانها كانوا عربا والمساة بديار ربيعة. ولهذا اطلقت على هذه الديار تسمية باعر بايا، «ادي شير، تاريخ كلدو واثور، توطئة الجزء الثاني » - توما المرجي، كتاب الرؤساء، هامش ص٦١ - بابو اسحق، مدارس العراق قبل الاسلام، هامش ص٢٦ - قلت اعلاه اعتقد ان حاكم سنجار الذي نصبه الفرس كان يتبع مرزبان باعر بايا، لأن سنجار كانت في ديار ربيعة المساة باعر بابيا، ولأنها ايضاً كانت تتبع من الناحية الدينية لابرشية باعر بايا، مثل بلد، زبداي، باقردي، وكفرزمار «ادي شير. تاريخ كلدو واثور، توطئة الجزء الثاني ».

والمرزبان هو الرئيس من الفرس، بضم الزاي، والجمع المرازبة، والمرازب اعجمي معرب، تكلمت به العرب، وتفسيره بالعربية، حافظ الحد، «الجواليقي المعرب، ص٣١٧».

الجزيرة، لم يكن في الواقع اتفاقا سرمديا مقدسا، فلقد خرق هذا الاتفاق مرات ومرات ومن كلا الدولتين على السواء. فكثيرا ما كان يحلو لقادة الفرس او الرومان من ان يعبث كل منها بممتلكات الاخر ويستولي على اجزاء منها. وسنجار كانت من ضمن المناطق التي اصابها الاخذ والرد نتيجة لذلك.

والذي يهمنا من هذا كله هو معرفة الدولة صاحبة السيادة على سنجار عشية تحرك الجيوش الاسلامية لفتح العراق واقليم الجزيرة. ويستنتج مما اوردته المصادر من انها كانت ضمن السيادة الفارسية وهذا ما سنثبته في الاسطر القليلة التالية وذلك في حديثنا عن فتح المسلمين لمدينة سنجار.

## ثانياً - الفتح الاسلامي لمدينة سنجار:

مما يلفت النظر ويثير الدهشة هو ان المؤرخين الذين تحدثوا عن الفتوح الاسلامية في شمال العراق والجزيرة لم يُلحظ في كتابات غالبيتهم اسم سنجار، الى جانب غيرها من مدن وبلدان الرافدين التي اسهبوا في التحدث عن تاريخ وكيفية فتحها، فذكروها بلداً بلداً وحصناً حصناً، مع ان سنجار كانت حتى عشية الفتح الاسلامي من اهم مدن الجزيرة واغناها، وان الاستيلاء عليها كان ضرورة حربية ملحة لتأمين فتوح المسلمين بالشام.

وهذه بعض الشواهد على ذلك:

- فالواقدي، الذي يعتبر اكثر المؤرخين توضيحاً لسير الفتوحات، بعد ان اورد تكليف عياضبن غنم الاشعري بالمسير الى ارض ربيعة فارس وديار بكر، وبعد ان ذكر استعداد ملك الروم شهرياضبن فرون برأس العين ومناشدته عرب الجزيرة للوقوف الى جانبه ضد المسلمين، وبعد ان اورد تنكر هؤلاء له وانحيازهم الى المسلمين، يورد اساء المدن والضياع التي تم فتحها وهي كل ارض الجزيرة على ما يبدو باستثناء اسم سنجار، ومن هذه المدن على سبيل المثال لا الحصر نذكر: ماكسين عربان، الشماسية، بلد، الموصل، نصيبين، وجميع مدن الخابور (۱). لكن ورود هذه المدن يدفعنا الى القول ان سنجار وان لم تذكر بالاسم فقد تم فتحها اثناء فتح هذه البلاد، لأنها كانت كما نعلم ضمن ارض ربيعة فارس حسب ما افادنا به كتاب الخراج لأبي يوسف.

<sup>(</sup>١) الواقدي، فتوح الشام ٢: ٥٩ - ٧٢.

- والطبري واليعقوبي ومن ثم خليفة بن خياط، وابن الاثير، اتفقوا جميعاً على ان فتح سائر مدن الجزيرة تم على يد عياض بن غنم وقواده، وذكر بعض هؤلاء بل جلهم هذه المدن باسائها الا مدينة سنجار، اما الذين ذكروا سنجار بالاسم في فتوح الجزيرة فهاك بعض ما اوردوه بهذا الخصوص.

فالبلاذري حدثنا بما يلي قال: « ... حدّث محمد بن المفضل الموصلي عن مشايخ من اهل سنجار قالوا: كانت سنجار في ايدي الروم ثم ان كسرى المعروف بابرويز اراد قتل مائة رجل من الفرس كانوا حملوا اليه بسبب خلاف ومعصية فكلم فيهم فامر ان يوجهوا الى سنجار، وهو يومئذ يعاني فتحها، فهات منهم رجلان، ووصل اليها ثمانية وتسعون رجلا، فصاروا مع المقاتلة الذين كانوا بازائها ففتحوها دونهم واقاموا بها وتناسلوا " (). ويظهر ان المدينة رجعت الى النفوذ الروماني بعد ذلك بدليل انه في نهاية سنة ٦٦٨ م، وعندما تقدم القيصر الروماني البيزنطي هرقل الى المدائن وانسحب منها احتفظ بالقسم الشمالي من العراق الحالي، ابتداء من خط جنوب تكريت، وترك حامية رومانية بقيادة حكام كان آخرهم يعرف عند الفتح الاسلامي باسم انطاق.

ويؤكد ما ذهبنا اليه، من ان سنجار كانت ضمن النفوذ الروماني في هذه الفترة، هو ان الروم كانوا في سنة ٦٢٩م قد شملوها بالابرشيات المسيحية التي وضعوها تحت وصاية مطرانية تكريت. الا ان العودة الرومانية الى سنجار وغيرها كانت هذه المرة قصيرة الامد، لأن الروم - كما نقلت الاخبار - انسحبوا منها ومن دارا وماردين، واحتفظوا فقط بوادي دجلة. والدليل على ذلك هو ان المسلمين كانوا قد اخذوها من يد الفرس عند فتحهم لبلاد الجزيرة الفراتية، كما قد اخذوها من يد الفرس عند فتحهم لبلاد الجزيرة الفراتية، كما

<sup>(</sup>١) البلاذري فتوح البلدان، ص٢٤٤.

ذكرت ذلك المصادر الاسلامية القديمة، واكدتها المراجع الحديثة. وهذا ما ذهب اليه البلاذري واكد ان عياض بن غنم هو الذي افتتحها. « فلها انصرف عياض من خلاط، وصار الى الجزيرة بعث الى سنجار ففتحها صلحاً واسكنها قوماً من العرب »(١).

وافتتح عياض ما كان بيد الروم اما صلحاً او عنوة. واما ما كان في ايدي فارس من الجزيرة، فانها لما هزمت يوم القادسية وبلغ ذلك من كان هناك من جنودهم (فارس)، تحملوا بجاعتهم وعطلوا ما كانوا فيه الا اهل سنجار فإنهم وضعوا بها مسلحة يذبون عن سهلها وسهل ماردين ودارا فاقاموا في مدينتهم، فلما هلكت فارس واتاهم من يدعوهم الى الاسلام اجابوا واقاموا في مدينتهم...(۲).

- وابن الفقيه الهمداني اوضح ذلك حين قال: قال الزهري: لم يبق بالجزيرة موضع قدم الا فتح على عهد عمر بن الخطاب، على يد عياض بن غنم، فتح حران والرقة وقرقيسيا ونصيبين وسنجار وآمد وكفرتوثا، وطور عبدين وماردين ودارا وقردي وبازبدي وارزن (٣).

فالبلاذري وابو يوسف وابن الفقيه ذكروا ان سنجار فتحت على يد عياض وفي عهد الخليفة عمر بن الخطاب. بيد أن ما اورده ابن خلدون يشير الى ان فتحها كان في عهد الخليفة عثان وهاك ما ذكره في ذلك: «... وبعد ان اكمل عبد الله بن عامر فتح فارس وخراسان وكرمان وسجستان احرم بعمرة من نيسابور وقدم على عثان، واستخلف على خراسان قيس بن الهيثم، فسار قيس بارض طخارستان ودوخها، وامتنع

<sup>(</sup>١) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٢٤٤.

 <sup>(</sup>۲) ابو یوسف، کتاب الخراج، ص ٤٠ - ٤١.
 (۳) ابن الفقیه الهمداني، مختصر کتاب البلدان، ص ۱۳۲٠.

عليه اهل سنجار وافتتحها عنوة »(١).

ان ما ذهب اليه ابن خلدون هذا يبدو بعيداً عن الواقع، لأن المصادر الاسلامية القديمة اتفقت جميعها على ان فتح المسلمين للجزيرة كان قد تم في حدود سنة ٢٠هـ/٦٤٠م لا اكثر، وان خلافة عثان كانت في غضون سنة ٢٠هـ/٦٤٢م، فهل يا ترى بقيت سنجار دون غيرها في ارض الجزيرة دون فتح ولمدة اربع سنوات، والى خلافة عثان؟.

واستناداً الى ما تقدم فإن سنجار فتحت كغيرها من مدن الرافدين في عهد الخليفة عمر وعلى يد عياض بن غنم قائد الجيوش الاسلامية التي زحفت الى ارض الجزيرة، هذا وتفيد المراجع الحديثة ان عياضاً بعث من قبله ابا موسى الاشعري الى سنجار والى غيرها كنصيبين وقرقيسيا وميافارقين ودارا وآمد، فافتتحها جميعها(٢).

ودخلت سنجار النصرانية في حوزة الاسلام، وبقي اهلها على نصرانيتهم بعد ان فرضت عليهم الجزية اسوة بغيرهم من سكان المدن الاخرى.

<sup>(</sup>۱) این خلدون، تاریخه، مجلد ۲ق۵، ص۱۰۱۳

<sup>(</sup>٢) عبد العزيز سالم، تاريخ الدولة العربية، ص٥١٤.

## ثالثاً - سنجار في العهدين الراشدي والاموي:

ان المصادر التاريخية التي تحدثت عن احداث الجزيرة الفراتية، كالموصل ونصيبين وبلد ورأس عين وسائر ديار ربيعة خلال العهدين الراشدي والاموي، لم تعط لسنجار شيئاً من الاهمية والمكانة التي كانت عليها قبل الاسلام، او تلك التي اصبحت لها في العصور العباسية اللاحقة. ان كل ما اوضحته هذه المصادر أفاد ان مدينة سنجار كانت مع بداية الاسلام قد تبعت امراء الجزيرة المسلمين المعينين من قِيل الخلافة. وان هؤلاء ارسلوا من ينوب عنهم الى سنجار وغيرها من النواحي الاخرى لادارة شؤونها. ويذكر ان اول من تولى امر الجزيرة بعد عياض بن غنم كان سعيد بن عامر بن حذيم ، ثم وليها معاوية بن ابي سفيان اضافة الى الشام من قبل الخليفة عثان(١). وتوضح المصادر ان الوالى معاوية ارسل عامله الضحاك بن قيس الفهري الى سنجار لينوب عنه (٢). وبعد مقتل عثان وخلافة الامام على بن ابي طالب ،ولي امر سنجار وغيرها من النواحي الاشتربن مالك النخعي، فوقع هذا الاخير في قتال مع الضحاك صاحب معاوية الذي رفض تسليمها اليه وذلك بسبب الصراع الذي كان قائمًا بين الخليفة على والوالي معاوية (٣). الا ان هذا الاقتتال انتهى لصالح الاشتر فتسلم البلاد وسير امورها. وبعد

<sup>(</sup>١) البلاذري، فتوح البلدان، ص٢٤٥٠

<sup>(</sup>۲) الدينوري، الاخبار الطوال، ص١٥٤ - ويضيف الدينوري فيقول ان معاوية كلف عامله الضحاك بادارة شؤون الموصل ونصيبين ودارا وآمد وميافارقين وهيت وعانات الى جانب سنجار «نفس المصدر».

 <sup>(</sup>٣) الدينوري، الاخبار الطوال، ص١٥٤ - ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١١٠.

مقتل الخليفة الامام علي، وعلى اثر الانتصار الذي حققه ابراهيم بن الاشتر على الامويين في موقعه الخازر، ملك ابن الاشتر الجزيرة وانفذ نوابه وعاله الى سائر مدنها، فاستعمل السفاح بن كردوس على سنجار، واسماعيل بن زفر على قرقيسيا، وحاتم بن النعان الباهلي على حران والرها وسميساط، وعمير بن الحباب السلمي على كفرتوثا، وسار هو الى نصيبين واقام بها(۱). وفي قول آخر. ان ابراهيم بن الاشتر بعث اخاه عبد الرجمن بن عبد الله على نصيبين وان هذا الاخير غلب على سنجار ودارا وما والاها من ارض الجزيرة (۱). وتتابع المصادر التي توفرت لدينا ذكر اساء الامراء الذين استعملوا على الجزيرة، في ظل الدولة الاموية وحتى سقوطها، بينها توقفت عن ذكر اساء نوابهم على سنجار لسبب أو لآخر. ومع ذلك فقد افادتنا هذه المصادر معلومات اطلعتنا على الاحداث التي المت بهذه المدينة خلال تلك الفترة. فلقد اتضح لنا ان معظم ما اصاب سنجار من آلام ونكبات وويلات كان مصدره الخوارج اولا، وحروب القبائل العربية القاطنة في ارض الجزيرة، فيا بينها انهانيا.

١ – اثر الخوارج في سنجار: لقد ادى وجود الخوارج، قوة سياسية وعسكرية ذات فعالية في اقليم الجزيرة، الى حروب كثيرة بينهم وبين السلطة المركزية الاموية، ثم العباسية والامارات والدول التي قامت في المنطقة انذاك. ويستدل على كثرة الخوارج وسيطرتهم في الجزيرة

<sup>(</sup>١) الدينوري، الأخبار الطوال، ص٢٩٦ - ٢٩٧٠

جرت معركة الخازر بعد مقتل الامام على ، بين اتباعه بقيادة ابراهيم بن الاشتر من قبل الختار الثقفي الذي كان قد حمل لواء معارضة الامويين والثأر منهم لقتلهم الحسين بن على في كربلاء ، وبين الامويين بقيادة عبيد الله بن زياد الذي كانت له اليد الطولى في مأساة كربلاء . وتذكر المصادر ان ابراهيم قد انتقم من ابن زياد فمثل به بعد قتله .

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ٦: ٩٢ - ابن خلدون، تاريخه، مجلد٣ ق٢، ص ٦٧. ويحدد ابن تغري بردى السنة التي بعث فيها ابن الاشتر نوابه الى تلك النواحي وقال بأنها سنة ٦٧ هـ، لكنه لم يشر الى ذكر اساء هؤلاء النواب «النجوم الزاهرة، ١٧٩١١».

واطرافها من النصوص التالية:

- ذكر ابن عبد ربه في حديثه عن مذاهب اهل الامصار قال: قال الاصمعي: «البصرة كلها عثانية، والكوفة كلها علوية، والشام كلها اموية، والجزيرة كلها خارجية، والحجاز كلها سنية »(۱). وقال ايضاً: «والجزيرة خارجية لأنها مسكن ربيعة وهي رأس كل فتنة واكثرها نصارى وخوارج »(۱).

- وابن الفقيه الهمداني يشير الى وجود الخوارج (الشراة) في منطقة الجزيرة وديار ربيعة فيقول: «جبل سنجار، جبل شراة بني تغلب، والشراة منهم بنو زهير وبنو عمرو »(٣).

- والمسعودي افاد: « . . والصفرية وغيرهم من فرق الخوارج وبلدانهم من الارض مثل سنجار وتل اعفر من بلاد ربيعة والسن والبوازيج والحديقة (الحديثة) مما يلي بلاد الموصل » (1) .

وابن نشوان الحميري في معرض كلامه عن الكور التي غلبت عليها الخوارج عدد «الجزيرة، الموصل، عان، سجستان »(٥). اذن الخوارج في الجزيرة، وفي سنجار، اما من حيث ما قام به هؤلاء من ثورات هنا وهناك اقلقت بال الامويين من جهة وآذت العديد من مدن الجزيرة من جهة ثانية فنذكر تلك التي وافتنا بها المصادر واعني بذلك الثورة التي قام بها الخارجي مسرح بن صالح بالتعاون مع خارجي آخر كان يدعى شبيبا بن يزيد على محمد بن مروان الاموي عامل الجزيرة اخيه الخليفة عبد الملك. ومسرح هذا هو احد بني امرىء

<sup>(</sup>١) ابن عبد ربه، العقد الفريد، ٦: ٢٤٨٠

<sup>(</sup>٢) ابن عبد ربه، العقد الفريد، ٦: ٢٥٢٠

<sup>(</sup>٣) ابن الفقيه الممداني، صفة جزيرة العرب، ص١٣٣٠

<sup>(</sup>٤) المسعودي، مروج الذهب، ٢٠٠٠، طبعة بيروت؛ دار الاندلس ١٩٦٦٠

<sup>(</sup>٥) الحميري، الحور العين، ص ٢٠٢٠

القيس بن زيد مناة من تميم امير فرقة الصفرية في ارض الجزيرة، وصف اله كان رجلا ناسكاً صاحب عبادة، له اصحاب في بعض نواحي الجزيرة فعمل على ارشادهم وبث روح الانتقام فيهم ضد الامويين وطرد عالهم من الجزيرة، لأنهم كانوا في نظره ونظر غيره من الخوارج مغتصبين للحقوق، وخارجين عن طاعة الله ومنتهكين لحرمته، وعاصين في الارض وسافكين دماء الابرياء. قيل استجاب له جمع غفير وساروا معه واستولوا على ما كان للامير الاموي من دواب ومتاع وتقووا بها ثم انتشروا في بعض المدن والقرى يدمرون وينهبون ويسلبون ويتلفون المزروعات، ويجبون الاموال بالقوة، اقاموا بارض دارا مدة ومنها اخذوا يغيرون على نصيبين وسنجار وسواها ملحقين الاذى ومنها والخراب بعمرانها، الامر الذي اضطر معه الناس الى ترك منازلهم وهجرة قراهم ومدنهم. كما اضطر الباقون الذين لم يتيسر لهم الخروج الى اقامة التحصينات والمتاريس لصد هجاتهم ومنع اعتداءاتهم او الحد منها.

ويشير الطبري الى هذه الحادثة ومما قاله: « ... وتحصن منهم أهل دارا وأهل سنجار (۱) ». وأتى بمثل هذه الاخبار كل من ابن الاثير وابن كثير: « ... وتحصن منهم أهل دارا وأهل نصيبين وأهل سنجار (۱) ». وتنهي المصادر هذه الثورة بقتل مسرح وأتباعه على يد عساكر الحجاج بن يوسف ، بعدما طاردتهم عدة سرايا من قوات الأمير محمد بن مروان الى ما بعد الموصل.

٢ - أثر حروب القبائل العربية فيا بينها في سنجار: كانت أرض

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ٦: ٢١٦ - ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل، ٤: ٣٩١.

<sup>-</sup> ابن كثير، البداية والنهاية، ١٠ ، ١٢ ، سنة ٧٦ هـ.

انظر، تاریخ ابن خلدون، مجلد ۲ ق ۳، ص ۹۲۱ – ۹۲۳ للاطلاع علی اساء القبائل العربیة وبطونها وافخاذها وفروعها.

الجزيرة الفراتية دار هجرة كثير من القبائل العربية من عدنانية وقحطانية، الوافدة من تخوم الحجاز واليمن طلباً للعيش والاستقرار قبل الاسلام وبعده. وغلب على تلك الأرض قبائل ثلاث اختصت كل منها بجزء واسع من الأرض عرف باسمها وهي: ربيعة ومضر وبكر. وعاشت هذه القبائل منذ أن وطئت أرض الرافدين في نزاع وتناحر مستمرين وذلك من أجل الاستئثار بالأرض الخصبة والمياه الوفيرة. وزاد من حدة هذا الصراع النزوح المستمر للقبائل الاخرى الى تلك الجهات، فنتج عن ذلك حروب ومآس ذكرتها المصادر المتنوعة. والذي نحن بصدده الآن الحروب التي قامت بين قبيلتي تغلب وقيس في العصر الأموي، وفي خلافة عبد الملك بن مروان، ومدى تأثيرها على مدينة سنجار. فمن المعروف ان منازل تغلب كانت فيا بين الخابور والفرات ودجلة (١) ، وبالتحديد في المنطقة الواقعة بين قرقيسيا ، وسنجار والموصل شمالا وعانة وتكريت جنوبا(٢). وهذا ما أشار إليه ابن خلدون حين قال: « ... وكانت بلادهم (تغلب) في الجزيرة بجهات سنجار ونصيبين وتعرف بديار ربيعة وكانت لهم شهرة وكثرة (٢). وكانت النصرانية هي الغالبة على تغلب لمجاورتها الروم (١). وهؤلاء كانوا موالين لآل مروان وحلفاء لهم.

ومنطقة بني تغلب هذه، والتي وصفها الجغرافيون بأنها منطقة عظيمة وغنية، وانها أشبه بجزيرة ترويها الأنهار الثلاثة السالفة الذكر، كان لا بد ان تثير مطامع جيرانها من القبائل الاخرى ومنها قبيلة

<sup>(</sup>١) البلاذري، انساب الاشراف، ٥: ٣١٤.

 <sup>(</sup>٢) السامر ، الدولة الحمدانية ، ١ : ٤٨ - مع العلم اننا نجد منازل التغلبيين تمتد شهالا الى ابعد من هذا
 أي الى منطقة المدينة التي سميت فيا بعد بجزيرة ابن عمر .

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۲، ق۳، ص ۹۲۱.

<sup>(1)</sup> ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۲/ ق۳، ص ۱۲۱، القلتشندي، قلائد الجان، ص ۱۳۲. نهایة الارب، ص ۱۷۹.

قيس، فهذا سبب من أسباب الصراع. وهناك اسباب أخرى تمثلت في العصبية القبلية التي كانت موجودة ومتأججة في ذلك الحين من جهة والتعدي والسيطرة على الآخرين من جهة ثانية. فهذه الاسباب جميعها كانت متوفرة لدى القبيلتين على أرض الجزيرة، لذلك كانت الظروف مهيأة للاقتتال في كل لحظة. فقيس ومن معها من بني سليم وكليب كانت دائماً تتحرش بتغلب وحلفائها لتدفعها الى القتال دفعاً. وفي هذا يشير البلاذري وابن الاثير: « ... وكانت قيس ومن معها يستأوون أو ريسيئون) جوار تغلب ويسخرون مشايخهم من النصارى أنه فهاج ذلك بينهم شراً لم يبلغ الحرب ( ) ». كذلك فإن العداء السافر الذي كانت تكنه قيس لآل مروان كان يثير غضب تغلب – أصدقاء وحلفاء آل مروان – ولقد أشار الطبري الى هذا بقوله: « ... وكانت قيس كلها بالجزيرة فهم أهل خلاف لآل مروان ( ) ».

إذن دخلت تغلب وقيس وحلفاؤها في حرب ضروس عرفت بالأيام، وهذه الايام وردت اخبارها في العديد من المصادر القدية والمراجع الحديثة، ومن هذه الايام نذكر على سبيل المثال: يوم ماكسين، يوم الثرثار الأول، يوم الثرثار الثاني، يوم الفدين، يوم بلد، يوم الكحيل، يوم البشر (٣). وكان لسنجار نصيب من هذه الايام سواء تلك التي جرت قبل الاسلام أو بعده، فقبل الاسلام ذكر لها يوم كان قد أشار إليه القلقشندي: « .... يوم سنجار كان لتغلب على قيس (١)».

وبعد الاسلام شهدت سنجار اياماً اخر وان لم تنسب إليها ومنها يوم الثرثار الأول الذي جرى في عهد خلافة عبد الملك، وكان مجوار

<sup>(</sup>١) البلاذري، انساب الاشراف، ٥: ٣١٤ - ابن الأثير، الكامل، ٤: ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الرسل والملوك، ٦: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) البلاذري، انساب الاشراف، ٥: ٣١٦ - ٣٢١. - ابن الأثير، الكامل ٤: ٣١٣ - ٣١٣.

<sup>(</sup>٤) القلقشندي، نهاية الأرب، ص ٤١٨.

سنجار، فتأذت منه وأصابها الخراب والدمار. وخلاصة ما جاء فيه: انه بعد ان انزلت قيس الهزيمة بتغلب يوم ماكسين، استعدت تغلب لأخذ الثأر كالعادة، ونادت حلفاءها، وتهيأت قيس واستنجدت سليم وغيرها ودارت معركة على الثرثار، قتلت تغلب مقتلة عظيمة من قيس وبقرت بطون ثلاثين امرأة من سليم، من سكان سنجار والحلبيات، وسقط العديد من القتلى والجرحى، ولم ينج الا القليل كما اخليت الديار من أهلها. ولقد أشار الى هذه الحرب الشاعر الاموي الاخطل في قصيدة مطلعها «خف القطين» يمتدح فيها الخليفة عبد الملك ويظهر شماتته بقيس، فيهجوها، ويهجو بني كليب حلفاءها، ويذكر كيف أجبروا في النهاية على مبايعة الخليفة، كما يصف الحالة التي أفضت إليها البلاد من بعد الحرب فيقول:

خف القطين فراحوامنك اوبكروا وقيس عيلان حتى أقبلوا رقصا فلا هدى الله قيسا من ضلالتهم ضجوامن الحرباذ عضت غواربهم ولم يزل بسليم امر جاهلها إذ ينظرون وهم يجنون حنظلهم كروا إلى حراتيهم يعمرونها وأصبحت منهم سنجار خالية

وازعجتهم نوى في صرفها غير فبايعوك جهارا بعد ما كفروا ولا لعا لبني ذكوان اذ عثروا وقيس عيلان من أخلاقها الضجر حتى تعايا بها الايراد والصدر الى الزوابي، فقلنا بعد ما نظروا كما تكرُّ الى أوطاليات فالحليات فالحابور فالسرر(١).

<sup>(</sup>١) الاخطل، ديوان الأخطل، ص ١٠٧ - ١٠٨ - البكري الاندلسي، معجم ما استعجم، ٢: ٤٨١.

<sup>•</sup> ماكسين: بلد قريب من سنجار،

<sup>•</sup> المحلبيات: بليدة بين الموصل وسنجار.

#### رابعا - سنجار في العهد العباسي حتى سنة ٢٩٣هـ/ ٩٠٦ ع:

وتولى العباسيون مقاليد الخلافة اثر الهزية التي الحقوها بالأمويين في موقعة الزاب سنة ١٣٢ هـ/ ٧٥٠م. وخلال حكمهم الذي امتد الى سنة ٦٥٦هـ/ ١٢٥٨م، ظلت مدينة سنجار تتبع ادارياً وسياسياً حكام نصيبين حينًا وحكام الجزيرة في الموصل احياناً سواء كان ذلك في عصر قوة العباسيين وعظمتهم أم في عصر ضعفهم وذهاب سلطتهم، وأعنى بذلك عصر الذين تسلطوا على الخلافة من بويهيين وسلاجقة واستبدوا بأمورها وتلاعبوا بحقوق شعبها، باستثناء فترة الحكم الاتابكي للموصل ولسنجار وفيه استطاعت سنجار ان تستقل وتصبح مركز امارة ذات سيادة ، عرفت باسم امارة سنجار أو أتابكية سنجار مما سنوضحه في فصول لاحقة. ولهذا فإن سنجار مرت طيلة الحقبة العباسية الطويلة بظروف مختلفة ساعد بعضها على الازدهار وعمرانها، وأسهم البعض الاخر في خرابها ودمارها. وهذا الازدهار ونقيضه لم يقتصر على عصر معين وانما كانا يتبعان عوامل مختلفة ومتنوعة، منها الوضع الداخلي والخارجي للخلافة العباسية والإمارات العربية التي قامت بين ظهرانيها في الجزيرة، ومنها أيضا طبيعة الحكام الذين اتبح لهم الوصول الى حكم المدينة وادارة شؤونها ونوعيتهم من جهة وعلاقة هؤلاء بمن جاورهم من حكام المدن الآخرين من جهة ثانية، وربما جمع العصر الواحد النقيضين

والذي يهمنا من هذا كله هو معرفة أحوال هذه المدينة خلال الفترة الممتدة من سنة ١٩٣ هـ/ ٩٠٦ م أي الى أيام

وصول الحمدانيين الى سدة الحكم في ديار الجزيرة وبسط سيادتهم على أكثر بلدانها ومنها سنجار.

ويستخلص مما أوردته الاخبار أن وضع سنجار خلال هذه الفترة لم يتبدل الى الأحسن عاكان عليه زمن الأمويين، بل وانه أخذ يسير من سيء الى أسوأ وذلك منذ مطلع القرن الثالث الهجري حيث امسى الحكم فيه بيد العناصر غير العربية في الدولة العباسية. وأصبح هؤلاء يعبثون بأملاك الدولة واقتسام اجزائها. فلقد ذكر أن رجال السلطة في الدولة كانوا يقتطعون الاراضي والضياع والمدن ببدل معين من الخلفاء ويتاجرون بها. وبالطبع كان هم المشتري (الحاكم الجديد) هو جمع الخراج أو الجزية وسائر الضرائب – التي كان يقدر نسبتها بنفسه – بشتى الطرق والوسائل، لأن همه كان ليس الحصول على ما دفعه من مال فقط وانما الحصول على قدر كبير من الأرباح قد يعادل اضعاف ما دفعه، من غير الالتفات الى أحوال الرعية ومتطلبات البلاد.

لقد كانت وظيفة الوالي أو العامل في العهد الراشدي، هي مراقبة الاحكام واقامة الصلاة، وتقاضي أموال الجباية. وفي العهد الاموي، وعندما احتاج الامويون الى الاحزاب دفعا لمطامع منازعيهم، زادوا في صلاحية العال ونفوذهم، وجعلوا قسماً من الاعال طعا لهم، ونهج العباسيون هذا المنهج وزادوا على ذلك تضمين الخراج لهم، كذا فعل هارون الرشيد مع ابراهيم بن الاغلب اذ ضمنه افريقيا، والمأمون مع عبد الله بن طاهر اذ ضمنه خراسان، وجرى على هذه القاعدة الخلفاء من بعدهم (۱).

وإلى جانب عبث الولاة ونوابهم واتباعهم بأحوال البلاد والرعايا ومنها بلاد سنجار ورعاياها، كانت هناك أمور تسببت في خلق سوء

<sup>(</sup>١) الصايغ، تاريخ الموصل، ١: ١٠٣.

الحالة في سنجار وفي غيرها. ولقد زودتنا المصادر بعدد من هذه الامور نذكر منها:

- ١ تصرفات الخوارج، فهؤلاء كانوا قد دوخوا الخلافة العباسية،
   والاموية من قبل مجروبهم وثوراتهم حيث كانت ارض الجزيرة
   ومنها سنجار مسرحا لعملياتهم.
- ٢ هجهات القرامطة على ممتلكات الدولة العباسية وحروبهم مع السلطة المركزية.
- تناحر عال الجزيرة وحروبهم فيا بينهم واشراك السلطة العباسية
   ف هذه الحروب.
  - ٤ خروب القبائل العربية فيا بينها داخل حدود الجزيرة.
    - ٥ غارات بني شيبان وامتدادها الى أطراف سنجار.

والذي يجدر ملاحظته هنا هو ان خطر الروم البيزنطيين على حدود الدولة الاسلامية، وخاصة على شمال العراق حيث سنجار، كان قد ضعف وتلاشى في العهد العباسي وعلى الاخص في عهد الخلفاء الاوائل الذين استطاعوا بحنكتهم السياسية » وقوتهم العسكرية وضع حد له وإبعاده عن حدود دولتهم.

وقبل ان نعرض صور هذه الاحداث، نقول انه ولسوء الحظ لم يتيسر لنا من أساء الأشخاص الذين اتيح لهم فرصة الحكم في سنجار خلال هذه المدة الا اسما واحدا فقط هو عبد الله ابن أبي هريرة الذي كان قد أقره والده – أبو هريرة محمد بن فروخ مولى تميم – نائبا عليها. وكان أبو هريرة أميراً على الجزيرة من قبل الخليفة هارون الرشيد في سنة ١٧١ هـ/ ٧٨٧م (١).

<sup>(</sup>١) الازدي، تاريخ الموصل، ص ٢٦٧، سنة ١٧١هـ.

### ١ - أهم ثورات الخوارج التي أثرت في سنجار:

تضاعف عدد الثورات التي قام بها الخوارج – ضد بني العباس من جهة ، وضد بني قومهم من جهة ثانية – عا كانت عليه أيام الأمويين وجيعها أثرت على سنجار وضواحيها سواء بصورة مباشرة كالتي دارت على أرضها بالفعل أو بصورة غير مباشرة كتلك التي شملت ارض المدن الجاورة لها والقريبة منها ، كالموصل ونصيبين ودارا والخابور وغيرها . ومن بين الثورات التي آذت سنجار بصورة غير مباشرة نذكر على سبيل المثال:

- ثورة ملبد بن حرملة، أحد بني أبي ربيعة بالموصل في سنة ١٣٨ هـ/ ٧٥٥م، على عهد الخليفة ابي جعفر المنصور، ويذكر ان الخليفة وجه إليه أحد رجاله فقتله(١).

- ثورة الوليد بن طريف، أحد بني حيى، ببلاد الجزيرة، رأس العين، باعربايا، تصيبين، دارا، بلد، وغيرها، وذلك في سنة ١٧٨ هـ / ٧٩٤ م. وكذلك فإن الرشيد أرسل إليه يزيد بن مزيد الشيباني فقتله بعد معارك طاحنة (٢).

- ثورة الفضيل ابن أبي سعيد، من راذان. امتدت ثورته فشملت نصيبين، وبلد، ودارا وآمد وخلاط والموصل وغيرها وذلك في سنة ١٨٠هـ/ ٧٩٦م، قيل ان الرشيد وجه إليه معمر بن عيسى العبدي فقتله وأتباعه بعد معارك<sup>(٣)</sup>.

أما الثورات التي دارت على أرض سنجار مباشرة فنذكر منها: . - ثورة الصحصح الحروري: كان ذلك في سنة ١٧١ هـ وفي أيام

<sup>(</sup>۱) خليفة بن خياط، تاريخه، ۲: ۲۳۹، سنة ۱۳۸ هـ. (۲) خليفة بن خياط، تاريخه، ۲: ۷۲۱ - ۷۲۲ - ابن الاثير، الكامل، ۲: ۱٤۱، سنة ۱۷۸ هـ.

٣) خليفة بن خياظ، تاريخه، ٢: ٧٢٤، سنة ١٨٠ هـ.

هارون الرشيد، وكان أمير الجزيرة يومئذ أبو هريرة محمد بن فروخ مولى غيم، ووالي سنجار ابنه عبدالله مضافا إليه بلد ونصيبين. شملت ثورة الحروري مساحة واسعة من أرض الجزيرة، وكان قد استطاع بجموعه الكبيرة ان ينزل الهزيمة بالجيش العباسي الذي كان بقيادة علي بن حرب. فغلب على ديار ربيعة بأكملها وجبى أموالهم وظلم وعسف. وبعد ان تهيأت الفرصة للرشيد أوكل أمره الى أحد وجوه الشيعة المدعو نصر بن عبد الله الضبي، فسار إليه وطارده، الى أن كبسه بالقرب من قرية تذعى «الخصوص» فقتله مع جملة من اتباعه. ونظرا لتخاذل ابي هريرة عن مواجهة الحروري، ونظرا للنتائج السيئة التي أحدثتها هذه الثورة على البلاد والعباد، أصدر الرشيد امره بعزل الوالي واستبدل به غيره من القادة الاقوياء (۱).

- ثورة محمد بن عمرو الشيباني: حدثت في أيام خلافة الواثق بالله ابن المعتصم «٢٢٧ - ٢٣٢ هـ». وكان أمير الجزيرة يومئذ أبو سعيد محمد بن يوسف. اتخذ محمد بن عمرو من ديار ربيعة مسرحا لعملياته الحربية ضد العباسيين، وكانت عدته تراوح ما بين ثلاثمائة وأربعائة ورجل. وتشير المصادر ان أبا سعيد، لما علم بحركة الشيباني استعد له وخرج إليه فاضطره الى اللجوء الى سنجار فتحصن بها واتخذها معقلا لقواته وأجبر أهلها على القتال الى جانبه، وبعد ان اتم أبو سعيد حشد قواته قصد سنجار وحاصرها مدة تبادل خلالها الطرفين الكر والفر مما تسبب في خراب المدينة وقتل العديد من سكانها. ولما أدرك الخارجي ضعفه امام تزايد قوات الامير انهزم الى ناحية الموصل، فلحق به وأسر وجيء به الى ابي سعيد فأدخله نصيبين مشهوراً على بقرة ثم حمله الى وجيء به الى ابي سعيد فأدخله نصيبين مشهوراً على بقرة ثم حمله الى

<sup>(</sup>١) الازدي، تاريخ الموصل، ص ٢٦٧، سنة ١٧١ هـ.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي، تاريخه، ٢: ١٨٣.

#### - ثورة مساوربن عبد الحميد الشاري:

اعتبر المؤرخون هذه الثورة أقوى وأعنف ثورات الخوارج في الجزيرة على السلطة العباسية وذلك في مطلع النصف الثاني من القرن المجري.

فغي سنة ٢٥٦هـ/ ٢٨٦م خرج مساور بن عبد الحميد الشاري البجلي باصحاب من خوارج الموصل واعلها (منهم خوارج سنجار) المعروفين بالشراة، على والي الموصل من قبل الخليفة العباسي المستعين بالله ٢٤٨ – ٢٥٦هـ/ ٢٦٨ م، فحاربه وهزمه واستولى على بالله ١٤٥٨ – ٢٥٦ هـ/ ٢٦٨ م ١٩٠٤ ان غادرها الى الحديثة حيث اكثر اعاله وقام بالبوازيج اولا ثم ما لبث ان غادرها الى الحديثة حيث جعلها دار هجرته (١) . ومنها بدأ مساور يوسع دائرة نفوذه فاستولى على الموصل دون قتال في حدود سنة ٢٥٥ هـ/ ٢٨٩م، بسبب معارضة اهلها انذاك للخلافة من جهة ولضعف واليها عبد الله بن سليان من جهة اخرى، وتفيد المصادر بانه لم يمكث فيها طويلا فتركها وعاد الى الحديثة. ولقد خدمت الظروف مساورا في هذه الفترة لان الخلافة العباسية كانت تعاني من اخطار جسيمة، كان ابرزها قوة الزنج التي ظهرت في البصرة ونواحيها نما اتاح لمساور ان يمد نفوذه الى مناطق الخابور (٢) . فحكمها حكما فعليا ونظر في شؤونها وقيل انه احسن السيرة في اهلها. وفي الوقت الذي تلهت فيه الخلافة عن مساور تعرض السيرة في اهلها. وفي الوقت الذي تلهت فيه الخلافة عن مساور تعرض هذا الاخير لخطر كبير، كان بسبب انشقاق بعض الخوارج عليه بزعامة

<sup>(</sup>١) السامر، الدولة الحمدانية، ١: ٦٩ - حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام السياسي...، ٣٠٧: ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٢) السامر الدولة الحمدانية، ١: ٦٩ - السامرائي، البحتري في سامراء بعد عصر المتوكل، ص ٢١١٠.

عبيدة من بني زهير العمري، وكان عبيدة قد خالف مساورا في بعض احكام الخوارج ومنها توبة الخطىء. فبينا رأى مساور قبول هذه التوبة، رفضها عبيدة ونادى بتكفير الخطىء، فقامت الحرب بينها. في نواحي الموصل سنة ٢٥٧هـ/ ٨٧١م واقتتلا فقتل عبيدة وانهزم جمعه(١).

وفي هذه الاثناء منع مساور الاموال (الخراج والضرائب) عن الخليفة فضاقت على الجند ارزاقهم فسير اليه اثنين من قادته، ها موسى بن بغا، وبأبكيال، في عسكر عظم فاشتبكا معه. الا أن مساورا استطاع انزال الهزيمة بها. فاضطر الخليفة المعتمد على الله أن يوجه اليه قائده مفلحاً. واتبع مساور سياسة الكر والفر مع مفلح حتى اتعبه واضطره الى التراجع الى سامراء منهزما. وعاد الخارجي واستولى على ما كان بيده من بقاع وراح يصلح ما تخرب ويرمم ما تهدم ويجبى الاموال الى ان قویت شوکته واشتد امره (۲) . وکان لبلاد سنجار نصیب وافر من هذا الكر والفر فعاد عليها وعلى شعبها بالويل والخراب. ومات مساور في حدود سنة ٢٦٣ هـ/٩٨١م. وكان موته سببا في قيام صراع بين الخوارج انفسهم وذلك من اجل الاستئثار بالسلطة. وتفيد المصادر ان هذا الصراع اسفر عن تفوق هارون بن عبد الله البجلي على منافسه محمد بن خرزاد. فهارون كان قد برهن على حذق سياسي ونزعة واقعية لاستطاعته جذب آل حمدان وبني تغلب اليه، واتباعه معهم ومع اعوانه سياسة اللين والبذخ فحسن أوضاعهم وصان كرامتهم، في الوقت الذي اظهر فيه ابن خرزاد النسك والتعبد والتشدد، فانتصر هارون عليه واستولى على ما كان لساور من بلاد وبالطبع كان من ضمنها سنجار فجبى خراجها واصلح خرابها وحافظ على ابنائها وصد غارات

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ٦: ٢٢٧ - السامرائي، البحتري في سامراء بعد عصر المتوكل، ص ٢١١.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل، ٦: ٢٢٧.

الشيبانيين عنها، كما ابعد جند يوسف بن ابي الساج – حاكم قنسرين والرحبة – عنها وانزل الهزائم بهم(1) .

وما كاد هارون ينتهي من مشاكله هذه وينصرف الى معالجة امور بلاده واصلاح ما خلفته هذه المشاكل اذ به يفاجاً بخروج محمد بن عبادة - المعروف بابي جوزة - عليه، وكان محمد قد جمع اعوانه من الاعراب، وطاف في الضياع والقرى يجمع العشور على الغلات، ويقبض الزكاة الى ان قوي امره فاستولى على معلثاى ثم على سنجار بعد معارك، وفي سنجار اقام وعسكر وبني حصنا فوق تلالها، حل اليه الامتعة والميرة وزوده بالمقاتلة، وجعل عليه ابنه ابا هلال مع مائة وخمسين رجلا من وجوه بني زهير الشراة وغيرهم(٢) . اخذت رجال ابي هلال تغير على سنجار واطرافها بين حين وآخر قصد السلب والنهب، وقصد اجبار ابناء المنطقة على الدخول في طاعتهم والعمل معهم. وتفيد المصادر ان هارون علم بما جرى في سنجار فعزم واصحابه على انهاء هذه الحالة. فسار مجموعه ووصل سنجار وحاصرها وبعد اشتباكات دامية تمكن من اقتحام الحصن وقتل من فيه. وبعدها توجه الى قبراتا حيث يمكث ابن عبادة، فوصلها واقتتل معه، فغلب ابن عبادة على امره ولاذ بالفرار فوصل آمد وهناك تمكن صاحبها من القاء القبض عليه بعد حرب وسلمه الى الخليفة المعتضد. وتنهى المصادر هذه الحادثة وتقول بان الخليفة سجنه ثم عذبه وسلخ جلده وكان ذلك في سنة ۲۸۰ هـ/۸۹۳م (۳). ونود ان نشير هنا الى ان هذه الحروب التي دارت بين الخوارج انفسهم ادت الى اضعافهم وتفككهم وضياع سلطتهم فعلى

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام السياسي، ٣: ٢٠٨.

<sup>(</sup>۲) ابن الأثير، الكامل، ۷: ٦٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل، ٧: ٤٦٣ - السامر، الدولة الحمدانية، ١: ٧٦.

ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۳، ق٤، ص ۷۳۱ - حسن ابراهیم حسن، تاریخ الاسلام السیاسی، ۳:
 ۲۰۸.

الرغم مما احرزه هارون من نصر على خصمه ابن عبادة، فان ذلك الشقاق الذي آلوا اليه اتاح للعباسيين فرصة التغلب عليهم، فاستطاع عامل الخليفة على آمد ان ينتصر على ابن عبادة وان يسوقه الى دار الخلافة. كما استطاع عامل الموصل من قبل الخلافة ان ينتصر فيا بعد على هارون سنة ٢٨٦هـ/ ١٩٥٥م، وكذلك الحسين بن حمدان في السنة التالية حيث ساقه الى حاضرة الخلافة مشهرا به (١) . وكذلك نشير الى ان ما خلفته هذه الحروب من مآس ودمار في البلاد التي دارت فيها، كان اكثر بكثير مما كانت تسببه حروب الخوارج مع السلطة العباسية.

#### ٢ - اثر القرامطة في سنجار:

والحركة القرمطية، التي هي احد اوجه الدعوة للعلويين، والتي كانت قد اتخذت من البحرين قاعدة لها، افادت من الوضع السيء الذي آلت اليه الخلافة العباسية، فاخذت تعمل على افساد المجتمع العباسي والاخلال بامنه، ونهب ثرواته. فاعترض اتباعها القوافل التجارية وقوافل الحجاج وسلبوها ونهبوها، وقامت جماعات قرمطية بغارات متواصلة على مدن العراق والجزيرة وعلى طول نهر الفرات. حتى ان اعتداءاتهم بلغت الحرمين الشريفين، مكة والمدينة.

وتفيدنا المصادر انه منذ سنة ٢١١هـ/٨٦٦م بدأت غارات القرامطة على البصرة والموصل وسائر اعال الجزيرة، وقصد ابو طاهر القرمطي «سليان بن ابي سعيد الجنابي» - البصرة بنفسه وكبسها وآتى اعال السلب والنهب فيها. وكذلك قام في سنة ٢١٦هـ/٨٣١م بغارات على الانبار ثم الرحبة وقيل انه ملكها واستباحها، وكان للمذابح التي احدثها اثر مهم في تخويف اهالي المناطق المجاورة الامر الذي اضطرهم الى طلب الامان من كاهل قرقيسيا. وذكرانه لما وصل الى الرقة اقام بها

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام السياسي، ٣: ٢٠٨ - الصايغ، تاريخ الموصل، ١: ٩٥٠

ومنها بث سراياه الى اطراف سنجار والى المدينة نفسها فدخلها وفتك بسكانها ، فقتل وشرد وامعن رجاله في السلب والنهب من ديارها الى ان طلب من بقي من اهلها الامان ، فأجابهم اليه وفي هذا يشير ابن خلدون فيقول: « ... وسار ابو طاهر القرمطي الى الرقة فقاتلها ثلاثا وبعث السرايا الى رأس العين وكفرتوثا وسنجار فاستأمنوا اليهم »(۱). وتعددت بعد ذلك غارات القرامطة على تلك الديار.

#### ٣ - الصراع بين عال الجزيرة واثره في سنجار:

قلت انه مع مطلع القرن الثالث الهجري، ومع بداية خلافة المعتصم بالله ٢١٨ – ٢٣٣/٢٢٧ – ١٩٤٨م، سيطر القادة الاتراك – اخوال الخليفة – على امور الخلافة، ولم يقتصر نفوذهم على العاصمة وحسب، بل شمل الولايات الاسلامية الاخرى كافة، واخذ الخلفاء يقطعون هؤلاء القادة تلك الولايات مقابل مبلغ يؤدونه لبيت المال. وجرت العادة ان يبقى هؤلاء القادة في العاصمة بغداد او سامراء الى جانب الخليفة في اكثر الاوقات ويرسلون من ينوب عنهم في حكم الولاية، وكانت الجزيرة الفراتية قد شملها هذا الاجراء. واسندت ولايتها في النصف الثاني من القرن الثالث الهجري الى محمد بن اتامش، الذي اقطعها (ضمنها) بدوره الى اثنين من عالم ووزعها بينها لقاء ضمان سنوي معين، وهذان العاملان هها: ابن ابي الساج واسحق بن كنداج (٢٠). وكما اسلفنا من قبل فقد كان هم الوالي والعامل على السواء هو جمع الاموال بشتى الطرق (جباية، مصادرة املاك. الخ). وكان التعدي على اعال الغير من قبل (جباية، مصادرة املاك. الخ). وكان التعدي على اعال الغير من قبل

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۳، ق٤، ص ۷۹۳ - ۷۹۶.

<sup>(</sup>٣) استمر محمد بن اتامش في حكم الجزيرة الى ان استولى احمد بن طولون على الشام وسار اليه فطرده وولى اخاه موسى بن اتامش ديار ربيعة، وكانت لابن كنداج (من قبل محمد بن اتامش) فطرده منها سنة ٢٦٦ هـ/ ٨٧٩ م، ثم عاد ابن كنداج واسترجعها مع كافة اجزاء الجزيرة مع ابن ابي الساج، حتى ان هذين العاملين طمعا بعد وفاة ابن طولون في سنة ٢٧٠ هـ/ ٨٨٣ م في بلاد الشام فملكوها وولوا عليها الى ان طردها منها خارويه بن احمد بن طولون. «ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٣٠ ».

هذا العامل او ذاك هو السمة الميزة خلال تلك الفترة، فالتعدي واقتطاع اجزاء من املاك الجار كان يسبب ازمات ومشاكل توصل في كثير من الاحيان الى الاقتتال وقيام الحروب، عاما كم حصل بين ابن ابي الساج وابن كنداج. فالاول كانت اعالمه بقنسرين والرحبة والفرات، والثاني كانت اعماله باقي اجزاء الجزيرة ومنها سنجار، وكان مركزه الموصل. وتفيد الاخسار ان هذين الرجلين كانا متفقين ومتفاهمين، ثم انه بسبب اطهاع ابن ابي الساج فسد الحال بينها في سنة ٣٧٣ هـ/٨٨٦م. (١). ولما اراد الاخير ان يستولي على بعض اعمال جاره والتقدم عليه، امتنع ابن كنداج عليه وقاوم مطامعه. وامام قوة ابن كنداج اضطرابن ابي الساج الى الاستعانة بخارويه بن احمد بن طولون صاحب مصر من قبل الخلافة العباسية (٢). ولقاء ذلك اظهر ابن ابي الساج الطاعة لخارويه وخطب له في اعاله. واتى خارويه لنجدته ودخل الجزيرة واقتتل الى جانب ابن ابي الساج مع ابن كنداج. والذي يهمنا من هذا الحديث هو وضع سنجار خلال هذا الصراع، فسنجار على نحو ما جاء في المصادر كانت في مرحلة من مراحل هذا الصراع ارضا لمعارك كبيرة ، اتخذ اهلها موقفا معاديا من حلف ابن ابي الساج وخمارويه ،

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص ٣٠ - ٣٠.

<sup>(</sup>٢) ادى ضعف الخلافة العباسية في هذه الفترة الى قيام حركات انفصالية ونزعات استقلالية في اطراف الدولة، كانت اكثر وضوحاً في المسرق الاسلامي الذي كان بالنسبة الى الخلافة هو المعين الخصب الذي استمدت منه قوتها منذ بداية نشر دعوتها. ولهذا حدث نوع من الارتباط بين الدول التي استقلت عن الخلافة في المسرق وبين الخلافة نفسها، يقوم على الولاء لها حتى في اشد فترات ضعفها، ونلمس ذلك بوضوح في حرص هذه الدول بما فيها تلك التي قامت في مصر والشام على اعلان تبعيتها وولائها عن طريق الدعاء للخليفة العباسي ونقش اسمه على السكة وارسال الجزية الى داره. وهذا يعني من طرف انها استقلت استقلالا ذاتياً وداخلياً فقط على عكس دول المغرب الاسلامي التي استقلت استقلالاً تاماً سياسياً وروحياً منذ العصر العباسي الأول، ومنها الدولة السنية في الاندلس، ودولة الادارسة العلوية في المغرب الاقصى. ومن بين دول المشرق الموالية للخلافة العباسية نذكر الدولة الطولونية ومؤسسها احمد بن طولون ٢٥٤ - ٢٩٢ هـ/ ٨٦٨ - ٩٠٥م، الذي كان قد ارسل نائباً من قبل بعض القادة الاتراك الى مصر ثم استبد مجكمها. وقد استطاعت هذه الدولة في عهد البنه خارويه ان تمد نفوذها ليشمل ارض الجزيرة الفراتية.

واعلنوا الثورة عليه، فسار اليهم ابن ابي الساج وحاصر المدينة ثم دخلها واعمل السيف في رقاب اهلها وسلب ونهب. « ... وسار ابن ابي الساج نحو سنجار لتأديب الاعراب الذين اعلنوا الثورة عليه فاوقع بهم » (۱) وترك ابن ابي الساج سنجار ولاحق ابن كنداج قيل التقى به في برقعيد وانزل الهزيمة به واستولى على ما كان بيده من اعال الجزيرة مثل الموصل وبلد وسنجار ودارا وبرقعيد وغيرها. وخطب فيها لخارويه ثم لنفسه من بعده وبعث احد رجاله ويدعى «فتحا » الى هذه الأعال فجبى خراجها ودبر امرها.

وحدث ان انقلب خمارويه على حليفه ابن ابي الساج واستولى على اثقاله ونصر ابن كنداج وحالفه عليه، فأنزل ابن كنداج الهزيمة بخصمه، الذي ولى هاربا الى دار الخلافة، واستولى على اعاله واعترف له خمارويه بذلك واقام ابن كنداج بعد ذلك في ديار ربيعة (۱). واعترف له الخليفة المعتمد على الله بذلك. وهكذا وقعت سنجار تحت رحمة ابن كنداج من جديد ثم اصبحت بيد ابنه من بعده (۱). ومن سياق ما تقدم نلمس مدى ضعف وعجز الخلافة العباسية صاحبة السيادة في طول الامبراطورية الاسلامية وعرضها، عن مواجهة مثل هذه الاحداث، او وضع حد لها، والقيام بما يعيد الامن والاستقرار الى هذه المناطق. كما نلحظ ايضا عدم اكتراث او اهتمام الولاة الذين ضمنوا تلك الديار لمثل هؤلاء العال، على المنوب عندهم هو قبض البدل على عليه كاملاً غير منقوص.

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، الكامل، ٧: ٤٢٢ - ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٣، ق٣، ص ٧٠٠ - ٧٠١.

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون، تاریخه، مجلد۳، ق۳، ص ۷۰۱ - الصایغ، تاریخ الموصل، ۱: ۸۵ - ۸۱ ویضیف صاحب الاعلاق الخطیرة فیقول آن ابن کنداج لم یکتف بدیار ربیعة فقط بل واستولی علی دیار مضر سنة ۲۷۱ هـ/۸۹۱ «ابن شداد، الاعلاق الخطیرة، ج۳،

و، ، ص ۲۱ ». (٣) ... قيل، كان ابنه يدعى محمد، دعا خلال ولايته لخارويه إلى ان عزل «ابن شداد الأعلاق الخطيرة ج٢ ق١، ص٣١ - ٣٢ »

# على القبائل العربية داخل اقليم الجزيرة واثرها على سنجار:

لم تتطرق كتب التاريخ والمراجع الاخرى الى ذكر الحروب التي استعرت بين قبائل بني تغلب في الجزيرة، في النصف الاول من القرن الثالث الهجري، وندين بمعرفتنا بها الى بعض قصائد البحتري، التي وردت في ديوانه، والتي اطلعتنا على مجرى تلك الحروب والنتائج التي تخضت عنها، والتي كانت سبباً من اسباب خراب سنجار وغيرها وهجرة سكانها(۱).

فلقد ذكرنا من قبل منازل تغلب، وقلنا انها كانت في ديار ربيعة. ويستفاد نما ورد في قصائد البحتري ان هذه الحروب كانت قاسية وعنيفة الى درجة ان الشاعر اظهر حزنه واساه على ما آلت اليه حال القبيلة والديار التي تقطنها. ويظهر ان امد تلك الحروب قد طال بحيث ابادت الرجال وافنت الابطال وادت الى الخراب والدمار. ولدوافع انسانية - كها يظهر - سعى البحتري في الوساطة لدى كل من الخليفة المتوكل على الله ٢٣٢ - ٢٤٧ هـ/٢٤٨ - ٨٤٦م، ووزيره الفتح بن خاقان بالتدخل لانهاء هذا النزاع القبلي الدامي والعفو عها جرى. ويتضح ان جهوده قد افلحت وجرى الصلح بين المتحاربين. وفي قصيدة من قصائد شاعرنا التي يمتدح فيها المتوكل، ويذكر هذا الصلح، ويبين نتائج حدة هذا القتال، وكيف انه كان سبباً لخلو الديار من ساكنيها يقول:

#### اسيت لاخوالي ربيعة اذ عفت مصايفُها منها واقوت ربوعها

<sup>﴿ (</sup>١) السامرائي، البحتري في سامراء حتى نهاية عصر المتوكل، ص ١٢٣٠

<sup>•</sup> البحتري: ٢٠٦ - ٢٨٦هـ، هو ابو عبادة الوليد بن عبد بن يحيى الطائي البحتري، خدم المتوكل والفتح بن خاقان، مات في منبج من جهات الشام.

بكرهي ان باتت خلاء ديارها ووحشا مغانيها وشتى جميعها (۱) ثم يذكر مساعي الفتح بن خاقان، واياديه البيضاء على تغلب وحقن دماء ابنائها فيقول:

توالت ایادیه علی الناس فاکتفی بها کل حی من شآم ومعرق فکم حقنت فی تغلب الغلب من دم مباح وادنت من شتیت مفرق (۲)

ثم يقول في قصيدة اخرى يثني فيها على الفتح بن خاقان ويذكر توسطه لدى المتوكل ثم يصف الخراب الذي شمل ديار تغلب وهجرة سكانها نتيجة تلك الحرب فيقول:

دیار کم امست ولیس لها اهل مرابع من سنجار یهمی بها الوبل من الحرب ما فیه خداع ولا هزل تبید ودار من مجامعکم تخلو<sup>(۳)</sup>.

بني تغلب اعزز علي بان ارى خلت بلد\* من ساكنيها واوحشت وازعج اهل الحلبيات ناجز افي كل يوم فرقة من جميعكم

## ه - غارات بني شيبان على اطراف سنجار:

وكان لانتشار بني شيبان في جهات الموصل وبعض ديار ربيعة الاخرى، وثوراتهم وغاراتهم المستمرة على مناطق واسعة من أرض الجزيرة اثره السيء على تلك الجهات، ولا بد من ان يكون قد نال سنجار واطرافها نصيبها الوافر من حركاتهم اسوة بغيرها لوقوعها في حيز من ديارهم. ولشدة ما اقترفه هؤلاء الشيبانيون من قتل وسفك وخراب اضطر الخليفة المعتضد بالله ان يسير اليهم بنفسه ويقاتلهم في

<sup>(</sup>۱) البحتري، ديوانه، تعليق رشيد عطية، ١: ٦ - السامرائي، البحتري في سامراء حتى نهاية عصر المتمكل، ص ٢٠١٠.

<sup>(</sup>٢) السامرائي، البحتري في سامراء حتى نهاية عصر المتوكل، ص ١٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) البحتري، ديوانه، تعليق رشيد عطية، ١: ٦٠ - ابن منقذ، المنازل والديار، ١: ٧١.

بلد او بلط، تسمى اليوم اسكي موصل، مدينة قدية على دجلة فوق الموصل، انظر الخوارط الملحقة بالبحث.

الموصل واعمالها في سنة ٢٨٠ هـ/٨٩٣م ويعمل السيف في رقابهم الى ان طلبوا الامان (١).

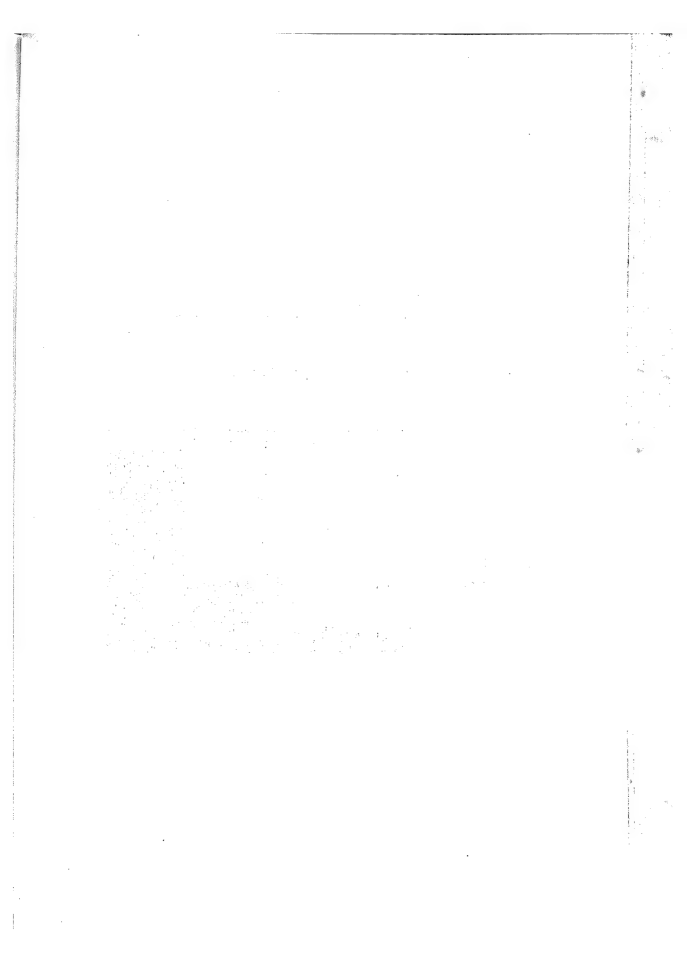
<sup>(</sup>١١) ابن الأثير، الكامل، ٧: ٤٦٢ - الصايغ، تاريخ الموصل، ١: ٨٨٠

## الفصّلالثكاني

مدينة سنجار من العهد الحمداني الى بدأية العهد الزنكي

7117 - 170a-17.P - 77117

- اولا مدينة سنجار في عهد الامارة الحمدانية ٢٩٣ ١٩٥٠ ٢٩٠٠
- ثانيا مدينة سنجار في عهد الامارة العقيلية ٣٨٠ -٤٨٩هـ/٩٩٠ - ١٠٩٦م.
- ثالثاً مدينة سنجار في عهد الامراء الذين حكموا باسم السلاجقة ٤٨٩ - ٥٢١ هـ/ ١٠٩٦ - ١١٢٧م.



## مدينة سنجار من العهد الحمداني الى بداية العهد الزنكي المدينة سنجار من العهد الحمداني الى بداية العهد الزنكي

اضحت الدولة العباسية منذ اواخر القرن الثالث الهجري ميدانا للدسائس والفوضى، واصبح الخلفاء مسلوبي السلطة، مكتوفي الايدي، ليس لهم من الامر الا الخطبة والاسم على السكة(١). وصار بأيدي القادة الاتراك ومن بعدهم الفرس امر تولية الخليفة وعزله ثم حبسه، حتى ان البعض منهم تجرأ على ان يقتطع لنفسه المساحات الواسعة ويستقل بها. ومن هنا كان ظهور الدويلات المستقلة او شبه المستقلة في اطراف الدولة الام، التي اصبحت مع الايام عبارة عن مجموعة من الاقطاعات للولاة والقادة الامراء ونوابهم، فظهرت الامارات الفارسية فيا وراء النهر، والطولونية والاخشيدية في مصر والشام، ودولة الاغالبة في تونس، والزيدية في اليمن، والاموية في الاندلس، والفاطمية في المغرب. كم ظهرت مجموعة من الدويلات والامارات العربية في الموصل والجزيرة وبلاد الشام، كالحمدانية والعقيلية والمزيدية (في الحلة)، والمرداسية (في حلب)، والطائية (في الرملة). ومثلت هذه الامارات حقيقة الوجود العربي في المنطقة وتحملت مهمة الدفاع عن العنصر العربي في وقت زال فيه نفوذ العرب وسلطانهم بعد ان اضعف العباسيون عصبيتهم العربية بأيديهم ورضخوا للتيارات الخارجية. والذي يعنينا من هذه الامارات جميعا تلك التي قامت في قلب الجزيرة الفراتية ونواحيها واقصد بذلك امارة آل حمدان، وآل عقيل، والذي يهمنا من امر هاتين الامارتين هو الاطلاع على اوضاع مدينة سنجار في ايامها، وفي ايام من عاصرها ممن تغلبوا وتسلطوا على الخلافة العباسية وحكموا باسمها من اتراك وبويهيين وسلاجقة. وبنو حمدان ظهروا على مسرح الاحداث بقوة في الدولة

<sup>(</sup>١) الصابي، الختار من رسائله، ص ٦٥٠

العباسية منذ بداية النصف الثاني من القرن الثالث الهجري اثر تكليف جدهم حمدان بن حمدون من قبل الخلافة في اخضاع ثورة الخارجي مساور بن عبد الحميد البجلي، ومنذ ذلك الحين اخذ نجم آل حمدان في الظهور واصبحت الخلافة العباسية تحسب لهم الف حساب، وراح الحمدانيون يعملون على اقتناص الفرص فتارة نراهم يقفون الى جانب الخلفاء وطوراً نراهم ينضمون الى صفوف الخارجين ويقاتلون جيش الخلافة (۱).

لقد دخل الحمدانيون في خدمة الخلفاء وتقلدوا المناصب الرفيعة في الدولة العباسية، واستعملوا في احيان كثيرة في اخماد الحركات والفتن من خارجية وقرمطية وحاربوا وتصدوا لهجات الروم وردوهم عن حدود الدولة، كما استعملوا في اسكات القادة الخارجين عن طاعة الخليفة (٢).

بدأ الحمدانيون نشاطهم السياسي في الدولة العباسية عالا للخلافة، ثم انهم لما رأوا تجاوز الخلفاء عن تصرفاتهم المرة تلو الاخرى، واختبروا ضعفهم وتسلط العناصر غير العربية عليهم، وادركوا حاجة هؤلاء الخلفاء اليهم، ثاروا عليهم وجنحوا الى الاستقلال بما في ايديهم من بلاد استقلالا كان في وقت ما ناجزاً وتاماً حكما واقتصاداً حيث اقاموا كيانا خاصاً بهم عرف بالامارة واحياناً بالدولة او الدويلة.

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام السياسي والاجتاعي، ..، ٣: ٢٠٨ - الصايغ، تاريخ الموصل،

<sup>(</sup>٢) الشكعة، سيف الدولة الحمداني، ص٣٦ - الصايغ، تاريخ الموصل، ٢: ٥٥٠

## اولا - مدينة سنجار في عهد الامارة الحمدانية، ٢٩٣ - ١٩٧٠ . ٣٨٠

١ - سنجار ضمن منطقة نفوذ آل حمدان: وبنو حمدان، الذين هم من قبيلة ثعلب بن وائل، كانوا من أهل ديار ربيعة بالجزيرة، فيها نشأوا وبها اقاموا اول ما اقاموا امارتهم (١). والذي تجدر ملاحظته هنا هو ان تعبير الجزيرة - الذي ينطبق على الفترة الحمدانية - لم يكن مقصوراً على العراق الا على الواقع بين دجلة والفرات، او الاقليم الذي اطلق عليه الاسم اليوناني القديم «Mésopotamis» اي بلاد ما بين النهرين، وتشتمل على ديار ربيعة ومضر، بل انه يمتد ليشمل مناطق اوسع تقع بين جبال ارمينية وكردستان شمالا، وشرقاً حتى الخط الوهمي الذي يصل عانات وحديثة وتكريت على دجلة جنوباً (١٠). تلك هي المساحة التي كانت مجالا لنشاط الحمدانيين وتحركهم، وكانت لهم فيها من وقت لاخر سيادة جزئية او كلية.

والذي يسر للحمدانيين حكم هذه المنطقة والاستقلال بها هو خطر المنطقة نفسها وعدم استقرارها، وحاجتها الى امير جريء قوي مغامر، لأنها كانت منطقة الثغور المجاورة للروم الاقوياء الذين دأبوا على الاغارة عليها. كما انها كانت هدفاً لثورات القرامطة والخارجين على

<sup>(</sup>۱) ديار ربيعة وما خلفها وآخرها ديار مضر، رأس العين ثم كفرتوثا ثم نصيبين، وهي دار حمدان بن حمدن موالي تغلب «ابن الفقيه الهمداني، صفة جزيرة العرب، ص ۱۳۳ »، وسنجار كانت من ضمن ديار ربيعة باعتراف الجغرافيين والمؤرخين القدامى وخاصة المعاصرين لفترة آل حمدان كابن خرداذبة وقدامة بن جعفر وابن رسته، والمقدسي وابن حوقل.

<sup>(</sup>٢) السامر، الدولة الحمدانية، ١: ١٢٤ - كذلك امتد نفوذ الحمدانيين قشمل مناطق من بلاد الشام ومنها حلب. حيث اقام فيها أميرهم علي بن عبد الله بن حمدان المعروف بسيف الدولة الحمداني امارة مستقلة ذات شأن في التاريخ.

السلطة فإمرتها كانت محفوفة بالأشواك والخاطر، ولم يكن يستطع مواجهة ذلك الا رجال هذه الاسرة الذين كانوا - كما وصفتهم المصادر - محاربين مشهورين بالشجاعة والفروسية وروح المغامرة (١). ولاجل هذه الصفات نالوا رضى الخلفاء وقُرِّبوا اليهم.

ومن المدن التي كانت على علاقة متينة مع الحمدانيين وارتبطت بتاريخهم في ديار ربيعة بعد الموصل نذكر: رأس العين، ماردين، دنيسر، كفرتوثا، نصيبين، اذرمة، برقعيد، سنجار، الحسنية، بلد، الحدينة (حدينة الموصل) اربيل، بالاضافة الى القلاع والحصون والمواقع العسكرية الاخرى التي انتشرت في تلك المناطق (٢).

7 - حكام سنجار في العهد الحمدافي: ويلاحظ من خلال تاريخ الدولة الحمدانية وعلاقتها بالسلطة المركزية العباسية ان حكم الحمدانيين لتلك الديار، لم يكن حكماً متصلا، والها كانت هناك فترات يصبح معها الامير اوالحاكم الحمدافي مطارداً ومعزولا، اما لعدم الوفاء بدفع اموال الضان ونقص شروط العقود المبرمة مع الخلافة، واما للاستئثار باراض وضياع جديدة على حساب املاك الامراء والحكام الآخرين او على حساب املاك الخلافة الخاصة. ومع ذلك فإننا اذا تتبعنا تسلسل ولاة الموصل وديار ربيعة ومنها سنجار منذ سنة ٢٩٣هـ/٢٩٩ م، اي منذ بداية ظهور الحمدانيين فعلا على مسرح السياسة في بلاد الجزيرة والعراق، فإننا لا نجدهم في اكثر الاحيان من غير نطاق اسرة بني جمدان، هذا يعزل ليحل اخوه محله، وهكذا حتى تقلد امرة البلاد وسنجار من حمدانيين وغيرهم خلال الفترة الحمدانية التي نحن بصددها الان نذكر:

<sup>(</sup>١) الشكعة، سيف الدولة الحمداني، ص٣١٠.

<sup>(</sup>٢) السامر، الدولة الحمدانية، ١: ١٤٠

- عبد الله بن حدان الملقب بابي الهيجاء، تقلدها من الخليفة المكتفي بالله ٢٨٩ - ٢٩٥ هـ/٩٠٢ - ٩٠٢ م، ثم من الخليفة المقتدر بالله ٢٩٥ - ٣٩٠ م، وذلك منذ سنة بالله ٢٩٥ م حتى وفاته في سنة ٣١٧ هـ/٩٢٩ م عزل خلالها عدة مرات (١).

- الحسين بن حمدان تقلدها، خلال عزل اخيه عبد الله في سنة ٢٩٦هـ/٩١٥م من الخليفة المقتدر واستمر الى سنة ٣٠٣هـ/٩١٥م حيث عزل. وبعزله خلت ديار ربيعة والموصل من حكم الحمدانيين (٢)

- عثمان العنزي، ولي من قبل القائد مؤنس المظفر بعد حبس آل حدان لخروج الحسين على طاعة الخليفة، وكان ذلك في بداية سنة ٣٠٤ هـ/٩١٦م واثناء قيام مؤنس بحملته المعروفة بالصائفة ومروره بمدينة الموصل واقامته بها بعض الوقت قصد الراحة. وكان من بين البلاد التي ولي عليها عدا سنجار، مدينة بلد ومدينة باعيناتا (٣).

ابراهيم بن حمدان، ابو اسحق، ولي ديار ربيعة وسنجار في سنة ٣٠٧ هـ/٩١٩ م (٤).
 وعزل في السنة التالية.

<sup>(</sup>١) زامباور، معجم الانساب والاسرات الحاكمة، ١: ٥٨ - الزبيدي، العراق في العصر البهويهي، ص

<sup>(</sup>٢) مسكويه ، تجارب الأمم ، ٢ : ٣٦ - ابن شداد ، الاعلاق الخطيرة ، ج٣ ، ق١ ص ٣٣ . ويفيد ابن الأثير ان الحسين بن حمدان كان قد خرج في هذه السنة ٣٠٣ هـ/١٥٥ م ، على طاعة الخليفة المقتبر عندما طالبه الوزير علي بن عيسى بمال كان عليه من ديار ربيعة ، فسير اليه جيشاً بقيادة القائد رائق الكبير ، فلم يفلح في القضاء عليه ، ثم عاد الخليفة وسير مؤنس الخادم الذي استطاع قهره والقاء القبض عليه كما قبض على اخوته ومنهم عبد الله بن حمدان وحبسهم جميعاً وقتل من عصى منهم ، «ابن الأثير، الكامل ، ١٠٦ ».

 <sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل، ٨: ١٠٦، حوادث سنة ٣٠٤هـ - وقيل عثان العبودي «ابن خلدون، تاريخه،
 مجلد ٣، ق٤، ص ٨٠٦».

<sup>(1)</sup> ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج١، ق٣، ص ٣٢ - زامباور، بعجم الانساب، ١: ٥٥٠

- داود بن حمدان، ولي سنجار وبعض ديار ربيعة في حدود سنة « ٣٠٩ هـ / ٢١١ م (١)

- عبد الله بن حمدان، ثانية في سنة ٣١٤هـ/٩٢٦م حتى سنة ٣١٧هـ/٩٢٩م وفي هذه المرة اناب عنه في الحكم ولده الحسن المعروف بناصر الدولة (٢).

- الحسن بن عبد الله بن حمدان الملقب بناصر الدولة ، ولي استقلالاً من سنة ٣١٧ الى سنة ٣١٩ هـ/٩٢٩ - ٩٣١ م من قبل الخليفة المقتدر بالله الذي ولاه ديار ربيعة ، اي نصيبين وسنجار والخابور ورأس عين وميافارقين وارزن (٣). وعزله عن الموصل وولاها عميه سعيداً ونصراً ابني حمدان (١٠).

مؤنس الخادم، تسلم سنجار وسائر ملك آل حدان في سنة  $^{(8)}$  وبعد مقتل مؤنس اعيدت البلاد الى بني حدان حيث ضمنها الخليفة الراضي بالله.  $^{(8)}$  سعيد  $^{(8)}$  بعدما غضب على على الموصل للامير الحمداني سعيد بن حدان  $^{(8)}$ ، بعدما غضب على ناصر الدولة الامر الذي دفع بالاخير الى الانتقام من عمه سعيد وقتاله واخذها منه في حدود سنة  $^{(8)}$ 

(١) زامباور، معجم الانساب، ١: ٥٨.

(٢) ابن شداد، الاعلاق، ج٣، ق١، ص ٣٣ - زامباور، معجم الانساب، ١: ٥٥٠.

(٣) ابن الأثير، الكامل، ٨: ٢١٧ - ابن شداد، الاعلاق، ج٣ ق١، ص٣٣.

ابن خلدون، تاريخه، مجلد، ق٤، ص ٨١٥ - ٨١٦ - السامر، الدولة الحمدانية، ١: ٢٠٩.

(٤) ابن الأثير، الكامل، ٨: ٢١٧ حوادث سنة ٣١٨هـ - السامر، الدولة الحمدانية، ١: ٢٠٩. (٥) مسكويه، تجارب الأمم، ١: ٣٣٤ سنة ٣٣٠هـ - ابو الفدا، الختصر في اخبار البشر، ، بجلد ١، ج٣، ص٩٥ - ٩٦. ويفيد مسكويه ان مؤنس ملك ضياع واموال آل حمدان واستولى عليها بما فيها الموصل واعالها. وسبب ذلك يرجع الى خلاف مؤنس مع دار الخلافة - وخروجه عن طاعة الخليفة

المقتدر بالله، الذي اوعز الى بني حمدان بقتال مؤنس وتأديبه، وتفيد المصادر ان هؤلاء استجابوا وحاربوا مؤنس لكنهم هزموا وفروا من المعركة ودخل مؤنس بلادهم واستولى عليها واحسن السيرة في اهلها فاحبوه ونصروه على الخليفة في بغداد.

(٦) ابو الفدا، المختصر في اخبار البشر، تجلد ١ج ٣ص ١٠٤ - الصابغ، تاريخ الموصل ١: ١٠٤.

(٧) ابو الفدا، المختصر في أخبار البشر، مجلد١، ج٣، ص١٠٤ - ١٠٥٠

واستمر ناصر الدولة في حكمها اما بنفسه أو باشراف ابنائه واخوته حتى وفاته في سنة ٣٥٨هـ/ ٩٦٩م وتعتبر سنة ٣٢٣هـ/ ٩٣٥ مي البداية الحقيقية لقيام الإمارة الحمدانية، وذلك نظراً لما تتعت به من عز ومجد واتساع الى درجة جعل معها المؤرخون يطلقون عليها اسم دولة (١).

وبعد وفاة ناصر الدولة، انقسم أولاده على أنفسهم فتحاربوا وضعفوا، فهان على الخلافة وأزلامها من السلاطين البويهيين على انهاء حكمهم وانتزاع أملاكهم وهكذا صار اذ أخذ عضد الدولة البويهي بلاد بني حمدان وأناب فيها الى سنة ٣٨٠هـ/ ٩٩٠م وبعد ذلك أصبحت هذه البلاد من أملاك بنى عقيل (٢).

٣ - أوضاع سنجار في العهد الحمداني: شهدت منطقة نفوذ الحمدانيين، حالة من القلق والاضطراب، تسببت في تدهور الأوضاع وخراب المدن والضياع وكان لهذا كله أسباب منها:

أ - تعسف الأمراء الحمدانيين في جمع الأموال: هذا التعسف كان مرده الى حاجة الأمراء المتزايدة الى المال الكثير من أجل سد نفقاتهم الباهظة والمتنوعة، التي كان يقتضيها دفعهم للضان من جهة، ومصاريف الحروب والبذخ والترف من جهة ثانية. فمن المعروف ان الحمدانيين كانوا يجرون مع الخلفاء ومن ثم مع المتسلطين على الخلافة، السلاطين البويهيين عقودا بشأن ضان البلاد، وكانت تلك العقود تتناول المبالغ الباهظة، اما بسبب حاجة الخلافة والسلطة العباسية الى المال واما بسبب تنافس الأمراء الحمدانيين أنفسهم للحصول على ذلك. كما ان

<sup>(</sup>۱) استطاع ناصر الدولة في وقت ما ان يستقل بملكه، وان يضرب السكة باسمه الى جانب اسم الخليفة كما حدث في سنة ٣٣١هـ/٩٤٣م وان يقاوم اطاع السلاطين البويهيين ويضيق عليهم ويظهر بمظهر رئيس الدولة الناجزة الاستقلال، «مسكويه، تجارب الأحم، ٢: ٩١».

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل، ٨: ٦٩٢.

هذا التنافس في دفع المزيد من المال دفع بالخلفاء أو السلاطين إلى اجراء العقد لأكثر من شخص على منطقة واحدة وفي آن واحد تماماً كها حصل في زمن الخليفة الراضي بالله(١).

والجدير بالذكر أن المال الذي كان يحدده العقد، والذي كان يرتفع ليبلغ آلاف الآلاف من الدراهم كان يجبى من سكان البلاد عن طريق فرض الضرائب وجمعها بشتى الوسائل حتى بمصادرة الأملاك والأرزاق اذا اقتضى الأمر. وهذا ما خلق جواً من الخوف والاضطراب بعد أن تسبب في افقار البلاد وهجرة سكانها وتدمير عمرانها(٢).

وبهذا الصدد فان ابن حوقل النصيبيني – المعاصر لبني حمدان في الموصل وديار ربيعة، يقدم لنا وصفاً عاماً ومفيداً لأوضاع البلاد التي دانت لسلطان الحمدانيين وخصوصاً في الموصل وسنجار وبلد ونصيبين والحديثة. فيتحدث بحسرة ولوعة عا رآه من تشتيت للقبائل ومن اغتصاب وانتزاع للممتلكات، ومن اتلاف للمحاصيل، ومن هجرة للسكان، وخراب ودمار للديار، فيتحدث عن سنجار فيقول:

... وقد شابها من نسيم الزنيم ونالها من البلاء ما يشبه الزمان "("). وعن الموصل قال: « ... ومزق أهلها جور بني حمدان، وبددهم في كل صقع ومكان، بعد انتزاع أملاكهم، وقبض ضياعهم، واحواج أكثرهم الى قصد الأطراف والشتات في أعهاق الأكناف، فمن هالك في نجف ومضطهد في طرف، ومعرض نفسه للحين والتلف() ".

<sup>(</sup>١) يذكر أن الخليفة الراضي كان قد ضمن الموصل وديار ربيعة في سنة ٣٢٢هـ/ ٩٣٤ م للامير الحمداني سعيد سرا وكانت لابن اخيد ناصر الدولة بموجب عقد سابق وذلك بقصد الحصول على المزيد من المال والتلاعب بابناء آل حمدان «أبو المفدا، المختصر في اخبار البشر، مجلد ١ج٣،

<sup>(</sup>۲) ذكر ابن الأثير ان بعض هذه العقود تضمنت مبلغاً كبيراً ارتفع حتى بلغ الفي الف درهم وتسعاثة الف درهم سنوياً - الكامل، ٥٢٢:٨٥ سنة ٣٤٧ هـ/٩٥٨ م. وبخصوص الأموال التي كان الحمدانيون ينفقونها على بذخهم وترفهم انظر ما قيل بهذا الخصوص في تجارب الأمم، ج٢، حاشية ص٤٠٤ - وذيل تجارب الأمم، ج٣، ص ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٣) (٤) - ابن حوقل، صورة الارض، ص١٩٩، ١٩٥٠

وعن نصيبين قال: «أكب عليها بنو حمدان بظروف الظلم والعدوان ودقائق الجور والغشم مما حمل أهلها الى الخروج من ديارهم كبني حبيب. واكتسح الحسين بن عبد الله بن حمدان أشجارها. وبدّل ثمارها، وغوّر أنهارها، واشترى من بعض القوم، واغتصب آخرين، فملكها الا القليل(۱)».

ومن خلال هذه النصوص نستشف انه ربما كانت هذه الأعمال التي تعرضت لها هذه المدن في عصر بعض الأمراء الحمدانيين الذين كانوا يعسفون في جمع الأموال ويستأثرون بها من غير ان يخرجوها في وجوهها، أو يضعوها في حقوقها أ)، وينعوها عن الخلافة الما كانت تحدث في بعض الأحيان، لا على امتداد العصر الحمداني. اذ ان هذا العصر كان من العصور المزدهرة في تاريخ اكثر مدن الجزيرة الفراتية أا و إن ذلك الخراب والدمار والتهجير والافقار الذي حلّ بتلك الديار كان بسبب الحروب المتواصلة التي تضطر بعض الأمراء الى زيادة الضرائب واستعمال جميع الوسائل لتحصيلها لتلافي مصاريف تلك الحروب. ولا احسب ان ابن حوقل كان متحاملاً أو متجنياً على الحمدانيين الى هذا الحد كها ذهب اليه بعض المؤرخين، وان ما أورده من شواهد كاف لأن يدفعنا الى الأخذ بأقواله.

ب - حروب الحمدانيين على أرض سنجار: قلت ان الحمدانيين كانوا محاربين من الطراز الأول، عملوا في البداية على استمرار وحدة الخلافة والمحافظة على هيبتها وسلطانها، من حيث انها من وجهة نظرهم

<sup>(</sup>١) ابن حوقل، صورة الأرض، ص١٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) الصابي، الختار من رسائله، ص١٣٣٠

<sup>(</sup>٣) يقول الدملوجي، ان سنجار كانت في عهد الدولة الحمدانية مدينة كبيرة كثيرة القرى والعمران وان ذلك استمر الى ان غزاها السلطان طغرلبك السلجوقي فخريها واهلك معظم اهلها «اليزيدية، ص ٤٧٨».

غثل الشرعية الاسلامية التي ينتمون اليها، فنالوا رضاها في أغلب الأحيان، وانتدبهم الخلفاء أو قاموا من تلقاء أنفسهم باخاد الحركات والثورات التي قامت لتسيء الى سمعة الدولة العباسية وتعبث بمقدراتها وتلحق الضرر والفساد ببلادها وبلادهم التي هي جزء منها. كتلك التي قام بها الخوارج والقرامطة والقادة العسكريون الخارجون على سلطة البيت الخلافي وسواها.

- مع الخوارج: ومن أهم حركات الخوارج في ايام الحمدانيين حركة الخارجي صالح بن مجمود التي ظهرت في بعض ديار ربيعة وكانت سنجار والحديثة وسواها ارضاً ومسرحاً لها. أكدت المصادرة قوة هذه الحركة وعنفها وألحت الى الأضرار الجسيمة التي ألحقتها بالبلاد والعباد، وأفادت المعلومات عنها بان صالحا كان من بلدة بجيلة من أهل البوازيج، اجتمع لديه جمع غفير من بني مالك وغيرهم وسار بهم الى ان نزل سنجار فقاتل أهلها وعبث بعمرانها وأرزاقها واستولى عليها من عاهل الأمير ناصر الدولة الحمداني سنة ١٩٦٨هـ/ ١٩٠٩م واقام فيها كيبي الأموال ويعتدي على القوافل التجارية المارة بها – حيث كانت كما نعلم معبراً لتلك القوافل حتى اذا افقر أهلها وخرب ديارها تركها خالية ليصل الى الشجاجية من أرض الموصل، ثم الى الحديثة (أسفل خالية ليصل الى الشجاجية من أرض الموصل، ثم الى الحديثة (أسفل الموصل) وفعل بها ما فعله بسنجار. فطالب المسلمين بزكاة أموالهم والنصارى بالجزية عن رؤوسهم. وبعدما ثقل امره واشتد خطره على باقي نواحي الجزيرة، استعد له امير الموصل نصر بن حمدان – وكان باقي نواحي الجزيرة، استعد له امير الموصل نصر بن حمدان – وكان بشاركه في الولاية اخوه سعيد (١)

<sup>•</sup> الشجاجية ، لعلها الكونيسية الحالية .

<sup>(</sup>١) . ابن الأثير، الكامل، ٨: ٢١٧،

السامر، الدولة الحمدانية، ١: ٢١٠.

وأرسلهم جميعا الى دار الخلافة مشهورين (١).

مع القرامطة: وتوالت غارات القرامطة على أرض الخلافة وديار الجزيرة، وتفيد الأخبار ان هؤلاء ضاعفوا هجاتهم وخاصة في عهد الخليفة المقتدر بالله، فعانت منهم سائر مدن الجزيرة، واستطاعوا في وقت ما الاستيلاء على بعض المدن وجباية الأموال من أهلها، بل لم يتورعوا عن مصادرة الممتلكات، وتخريب الديار، واتلاف المحاصيل، واستباحة الأعراض. ولشدة ما ارتكبوه من جرائم، اضطر من بقي من أهل المدن والضياع الى طلب الأمان لقاء ما يملكونه من مال ومتاع. ومدينة سنجار كان قد أصابها ضررهم وفسادهم «وساروا الى سنجار فنهبوا الجبال ونازلوا سنجار فطلب أهلها الأمان فأمنوهم ""». ولقد جد الخليفة المقتدر بمطاردتهم وأثنى على عزية الأمراء الحمدانيين أصحاب البلاد آنذاك في الاستمرار على رد كيدهم وقتالهم الى ان تمكن هؤلاء بمساعدة فرق أخرى من جيش الخلافة من القضاء عليهم وتخليص ديار الجزيرة من شرهم").

- مع القادة الخارجين على سلطة الخلافة: ومن أبرز هؤلاء القادة كان:

١ - مؤنس الخادم، فلسبب أو لآخر غضب الخليفة المقتدر على قائده مؤنس فصادر أملاكه وأملاك أصحابه في سنة ٣٢٠هـ/ ٩٣٢م، وكتب - كما أسلفنا من قبل الى بني حمدان أمراء الموصل وسنجار يستحثهم على قتاله، فقيل، جرت بينهم وبين مؤنس معارك كان فيها

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، الكامل، ٨: ٢٢١ حوادث سنة ٣١٨ هـ.

<sup>&</sup>quot; السامر ، الدولة الحمدانية ، ١ . ٢١٠ - الصابغ ، تاريخ الموصل ، ١ . ١٠٠

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل، ٨: ١٨١ حوادث سنة ٣١٦هـ.

 <sup>(</sup>٣) ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٣، ق٤، ص٩٩٧ - ٧٩٤ - الشكعة، سيف الدولة الحمداني، ص٢٢٠.

النصر لصالح مؤنس فاستولى على أملاك بني حمدان وأقام فيها مدة (١).

7 - تكين التركي، ذكر انه في سنة ٣٣٥هـ/ ٩٤٦م وعندما اصطلح معز الدولة البويهي وناصر الدولة الحمداني، غضب الأتراك التوزونيون (نسبة الى القائد توزون) الذين كانوا قد التجأوا اليه فثاروا على ناصر الدولة فهرب منهم فتعقبوه فاستصرخ القرامطة فأنجدوه، ولما لم يقدر عليه الأتراك جعلوا عليهم تكين الشيرازي اميراً وقبضوا على أصحاب ناصر الدولة في البلاد فسار ناصر الدولة الى الموصل ثم الى نصيبين فسنجار وتكين وأصحابه في أثره فدخلوا سنجار وأصابها قتال شديد أدى الى خراب ودمار وتشريد، وانتهى هذا القتال باحتلال الأتراك للمدينة واستباحتها بعد فرار ناصر الدولة منها الى الحديثة فالسن ومنها استنجد بالسلطان البويهي معز الدولة فانجده واستطاع بعد فلك القاء القبض على تكين وسجنه وسمل عينيه (٢).

- مع الخلافة والمتسلطن عليها من البويهيين: وعلى العموم فان علاقة الحمدانيين مع الخلفاء العباسيين أو السلاطين البويهيين، كانت

<sup>(</sup>١) مسكويه، تجارب الأمم، ٢: ٣٣٤ حوادث سنة ٣٢٠ هـ - ابو الفدا، المختصر في اخبار البشر، مجلد ١ حر، ص ٩٥٠

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل، ٢٦:١٨ حوادث سنة ٣٣٥هـ - ابن خلدون، تاريخه مجلد ٤، ق٣، ص٥٠٠ - ٥٠٠ بذكر ان ناصر الدولة كان قد اتفق مع قائد الخلافة توزون على اقتسام البلاد، فيكون له من الموصل الى اعالي الشام ولتوزون من اعال السن الى البصرة وما يفتحه من وراء ذلك، والا يعرض احد منهم، الا ان البصرة وما يفتحه من وراء ذلك، والا يعرض احد منهم، الا ان هذا الاتفاق لم يستمر حيث اتت، فل الديلم بقيادة معز الدولة البويهي واسقطت بغداد سنة ١٣٥ههـ/١٤٤ م واستبدت بالخلافة، واصطلح معز الدولة مع ناصر الدولة الحمداني الشكعة، سيف الدولة الحمداني، ص ٣٨».

كانت السلطة العباسية تعهد الى الحمدانيين بحكم البلاد بضان - كما اسلفنا - يحددون فيه قيمته واحدة، وكان من شرائط العهد الذي كان يعهد اليهم والعقد الذي يعقد لهم والضان الذي هم عليه هو ان يتناهى الحاكم منهم في ضبط الثغور وحفظ الاطراف، ورم الاكناف، وجهاد الروم «الصابي، الختار من رسائله، ص١٣١، ». ويذكر ان اكثر الامراء الحمدانيين الذين ولواديار ربيعة، الحلوا بهذه الشروط، فاستأثروا بالمال واقتطعوه لانفسهم واحرزوه في قلاعهم.. انظر » الصابي، الحتار من رسائله ص١٣٢٠.

علاقة تودد وتقارب واستعطاف ثم تباعد وحروب. ففي وقت الرضى، وعندما تسدد أموال الضان وتطبق شروط العقود، كان الحمدانيون أسيادا وأمراء في مناطقهم وأسياف السلطة المشهورة في وجه اعدائها والمتطاولين عليها، وامراء الأمراء في الدولة العباسية، تماماً كما حصل لناصر الدولة عندما توصل الى امرة الأمراء في وقت من الأوقات(١).

وفي وقت الغضب، وعندما يمتنعون عن ارسال المال ويخلون بالمواثيق والعهود، ويخرجون على الطاعة. فان ذلك كان يعني الحرب، ويعنينا من هذه الحروب تلك التي كانت سنجار ساحة لها، وأهلها وقوداً لنارها.

- ففي سنة ٢٨٢ هـ، وبعد ان اشترك حمدان بن حمدون، جد الحمدانيين في قتال الخارجي مساور بن عبد الحميد الشاري في ديار ربيعة وسنجار لصالح الخلافة، عاد وانقلب على الخليفة والتحق بالخوارج وحالف هارون بن عبد الله البجلي الذي خلف مساورا في رئاسة الخوارج. فعصى على الخليفة، فجرد اليه هذا الأخير كتائب من جيشه طاردته طويلا الى ان دخل سنجار واعتصم بها. وفيها دارت معاركه التي انتهت بأسره وحمله الى دار الخلافة، كما انتهت بتكبيد المدينة الخسائر المادية والبشرية. وتفيد النصوص بأن بتكبيد المدينة الخسائر المادية والبشرية. وتفيد النصوص بأن باخضاع هارون والجيء به مقيدا الى حضرة الخلافة. ووفى بذلك وأطلق سراح والده (٢).
- وفي سنة ٢٩٦ هـ/ ٩٠٩م. اشترك الحسين بن حمدان مع بعض قواد الخلافة على خلع المقتدر والبيعة لابن المعتز، وكان الحسين آنذاك

<sup>(</sup>١) الرافعي، حضارة العرب في العصور الاسلامية الزاهرة، ص٢١٣ - الصايغ، تاريخ الموصل، ١:

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام السياسي، ٣: ٢٠٨ - الشكعة، سيف الدولة الحمداني، ص٢١٠.

والياً على ديار ربيعة. قيل انه لما انكشف أمره سيرت اليه عساكر الخلافة وكان من ضمنها أخوه عبد الله بن حمدان - ابو الهيجاء - وكان اميرا على الموصل، فتعقبه الى ان دخل الحسين أرض سنجار فتبعه واقتتل معه قتالاً مريراً قيل استمر عشرة أيام جرت حوادثه من بيت الى بيت. وناهيك بما أصاب المدينة وأهلها من أضرار وخسائر - الى ان ظفر ابو الهيجاء بأخيه الحسين فأسره وأصحابه وأخذ أمواله (۱).

وكعادة كل امير حمداني، أخذ الحسين يتودد ويستعطف الوزير ابن الفرات، فشفع له وأعيد الى ديار ربيعة (٢).

وفي سنة ٣٠٣ هـ/ ٩١٥ م خرج الحسين بن حمدان على طاعة المقتدر وكان يومئذ لا يزال والياً على ديار ربيعة، وحدث ان تأخر في ارسال المال الى حضرة الحلافة - كما اسلفنا من قبل - فوجهت اليه الجيوش واستطاع القائد مؤنس انزال الهزيمة به والقاء القبض عليه وعلى اخوته، وقتل من عصى منهم (٢٠).

وكالعادة فقد كانت بلاد سنجار مجالا لتحركات الحسين وحروبه مع مؤنس. هذا وان أشهر المعارك التي شهدتها سنجار خلال حروب آل حمدان مع القادة العباسيين أو مع السلاطين البوبهيين كانت تلك التي حدثت في سنة ٣٤٧ هـ والتي عرفت باسم معركة سنجار. فبعد ان أسقط البوبهيون الخلافة العباسية في هذه السنة نفسها عملوا على اخضاع حكام المقاطعات والاستيلاء على ما بأيديهم، ولتحقيق ذلك سار معز الدولة الى بني حمدان، في ديارهم ولما علم ناصر الدولة الحمداني - امير ديار ربيعة - تهيأ وحشد قواته واستنفر

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، الكامل، ٨: ١٥ - ١٩ - الصابغ، تاريخ الموصل، ١: ٩٧

<sup>(</sup>٢) الصابي، تحفة الوزراء، ص٨١.

<sup>(</sup>٣) مسكويه، تجارب الأمم، ١: ٣٦ - ٣٨ - ابن الأثير، الكامل، ٨: ٩٢ حوادث ٣٠٣هـ.

السكان. وفي مدينة سامراء، اقتتل مع البويهيين الذين استطاعوا اخضاعه واجباره على حمل الأموال اليهم والخطبة لهم (١).

ودام ذلك الى سنة ٣٤٧هـ/ ٩٥٨م وفيها تأخر الحمدانيون عن ارسال المال، وتقاعسوا في تقديم الغلات والعلوفات التي عليهم ارسالها، والح معز الدولة في الطلب، إلا ان الحمدانيين تنكروا لذلك فقصدهم الى الموصل اولا حيث كان ناصر الدولة، ولما علم هذا الأخير بقوة معز الدولة تركها إلى نصيبين بعد أن أخذ معه الدواوين والميرة، ورافقه الكتّاب والولاة، كل ذلك بقصد التضييق على العسكر البويهي وارغامه على الرجوع عنه. وأدرك معز الدولة مقصد خصمه فتوجه نحو نصيبين بعد أن ترك حاجة له في الموصل. ولما قارب بلد برقعيد بلغه أن ولدي ناصر الدولة – آبا المرجى وهبة الله – قد أقاما وعسكرا بسنجار وكلفا بهمة الدفاع عن هذا الحصن الشهير(٢). وهنا رأى معز الدولة ان الوضع يقتضى كسبها اولا فندب لذلك جماعة من كبار القادة، كان عليهم الرئيس تكين الجامدار في خسائة رجل (٢٠). وفاجأوا ولدي ناصر الدولة وأصحابها، فحدثت مذبحة عظيمة في طول سنجار وعرضها، فوضعوا السيف في رقاب الحاربين الحمدانيين ومناصريهم من سكان المدينة، فقتلوا المئات وأسروا العشرات وهدّموا وخربوا. وتفيد المصادر ان ولدى ناصر الدولة تمكنا من الافلات والنجاة بنفسيها مع عدد من مرافقيها وحملا معها بعض أثقالها ، بعد ان تركا جميع ما كان لديها من أموال، غنيمة للعسكر البويهي(١). واستباح جند البويهيين المدينة مدة،

<sup>(</sup>١) مسكويه، تجارب الإمم، ٢٠: ١١٥٥ الصابغ، تاريخ الموصل، ١: ١١٢٪ .

<sup>(</sup>٢) مسكويه، تجارب الأمم، ٢: ١٧١ - ابن الأثير، الكامل، ٨: ٥٣٢.

ابن خلدون، تاریخه، مجلد ٤، ق ٤، ص٩٤٢٠

Histoire de la dynastie des Hamdanides, 1:524.- Canard, M,

<sup>(</sup>٣) مسكويه ، تجارب الأمم ، ٢: ٥٠٠ ، حوادث سنة ٣٤٧ هـ ،

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير، الكامل، ٨: ٥٢٣ حوادث سنة ٣٤٧ هـ.

وجاء في الاخبار انه فيا كان البويهيون منهمكين في أعال السلب والنهب واخلاء المدينة من أهلها، أغار عليهم أولاد ناصر الدولة بمن جمعوه من رجال فكبسوهم وأسروا ما شاءوا منهم(١)، وفر الباقون منهزمين. وعادت سنجار الى أيدي الحمدانيين خراباً يباباً مهجورة الأهل. وجهد الحمدانيون في تعمير المدينة وإعادة الحياة اليها وتابعوا العمل من أجل ذلك. ونعود ثانية الى معز الدولة ومطاردته لناصر الدولة الحمداني، فبعد أن بلغ معز الدولة نبأ هزية جنده في سنجار، تعقب ناصر الدولة، الذي كان قد ترك نصيبين الى ميافارقين. وخلال هذه المطاردة الطويلة يئس أصحاب ناصر الدولة فتركه الكثير منهم والتجأوا الى معز الدولة مستأمنين، ولما وجد ناصر الدولة نفسه في وضع لا يستطيع معه الاستمرار في مواجهة السلطان البويهي ترك ميافارقين وقصد بلاد حلب مع نفر من أصحابه مستجيرا بأخيه سيف الدولة الذي أجاره وتوسط له مع البويهيين فنجح في ذلك وتوصل الى عقد اتفاق بين الطرفين نص على ما يلي:

- اطلاق سراح جميع من أسر في بلاد سنجار.
- ٢ إعادة تقدير أموال الضان ورفع قيمتها بحيث تبلغ ألفي ألف وتسعائة ألف درهم. وان يعقد ذلك بضان من سيف الدولة. وتم ذلك في سنة ٣٤٧هـ/ ٩٥٩م وعاد معز الدولة الى الموصل ومنها الى بغداد بعد ان ترك وزيره ليحمل اليه مال التحصيل (٢).

وفي سنة ٣٥٣ هـ/ ٩٦٤ م، وفيها كما في غيرها من السنين، أصيبت سنجار بضرر شديد سببته لها حروب الحمدانيين، فلقد نقلت الأخبار

مسكويه، تجارب الأمم، ٢: ١٧١.

مسكويه، تجارب الأمم، ٢: ١٧٤ حوادث سنة ٣٤٨هـ - ابن الأثير، الكامل، ٨: ٥٤٢٣.

<sup>-</sup> ابن خلدون، تاریخ، مجلد، ق،، ص ۸۸۱ - ۸۸۸۰

انه لما رغب ناصر الدولة الحمداني في الحصول على اعتراف من معز الدولة البهويهي يقضى بأن تكون ولاية العهد من بعده بالإمارة، لولده أبي تغلب فضل الله الغضنفر، وان يحلف لهما معا لقاء مزيد من الأموال، ورفض البويهي هذا الطلب، امتنع الحمداني عن ارسال المال السابق، وكان معز الدولة يطالبه به ويلح في ذلك. وجرت اتصالات ومشاورات بين الطرفين، ولمسالم تفلسح تلسك الجهود قرر البويهي تأديب الحمداني وأخذ البلاد منه. فحمل عليه وقصده، وكان الحمداني قد التجأ واحتمى في سنجار (١). وفي هذه المدينة جرت الاشتباكات العنيفة، وكانت نتائجها وخيمة على المدينة وسكانها بالدرجة الأولى حيث ان أكثر السكان كانوا يجبرون على القتال في صفوف الحمدانيين. وتفيد المصادر ان معز الدولة، تحاشياً للمتاعب التي سببها له الحمدانيون، وانشغالا بالأحوال السيئة التي سادت جهات مختلفة من أرض الخلافة، ونظرا للقوة التي أبداها الحمدانيون داخل سنجار، قرر قبول طلب ناصر الدولة وعقد البلاد - الموصل وديار ربيعة والرحبة وكل ما كان بيد ناصر الدولة من ضياع - على أبي تغلب، مع الطلب الى الحمدانيين باطلاق سراح من اسر في هذه الاشتباكات<sup>(۲)</sup>.

- حروب الأخوة الحمدانيين في سنجار: وبسبب الاستئثار بالحكم، تعددت حروب الاخوة والأبناء الحمدانيين، وازدادت بعد وفاة ناصر الدولة في سنة ٣٥٨هـ/ ٩٦٩م، ونتيجة لها ضعف سلطان الحمدانيين وطمع فيهم اعداؤهم الى ان حانت الفرصة فبطش بهم البويهيون وأزالوا ملكهم.

- ففي سنة ٣٥٨ هـ/ ٩٦٩ م وعلى أثر وفاة ناصر الدولة، تولى

IV. Canard, M, histoire de la dynastie des Hamdanides, 1,530. (1)

<sup>(</sup>٢) مسكويه، تجارب الأمم، ٢: ٣٠٣ - ٢٠٦ - ابن الأثير، الكامل، ٨: ٥٥٤.

الإمارة ولده أبو تغلب، فأثار ذلك غضب الاخوة الباقين وحقدهم فقرروا طرده واقتسام الإمارة فيا بينهم، وفي سنجار بالذات واجه أبو تغلب حلف الاخوة وكان على رأسهم حمدان بن ناصر الدولة. وتفيد النصوص بأن أبا تغلب استطاع أن يوقع بينهم بعد حرب معهم، وأن يحسن لبعضهم للوقوف الى جانبه ونجح في ذلك حيث التجأ اليه حمدان وابراهيم مستجيرين به، فأكرمها وأقاما عنده في سنحار (۱) ».

وفي سنة ٣٦٣هـ/ ٩٧٤ م عادت العلاقات السيئة بين الأخوة من جديد لكنها في هذه المرة كانت أشد خطراً على نفوذ الحمدانيين وبقائهم على أرض الجزيرة. بحيث تدخل في خلافات الاخوة من كان يسعى الى التخلص منهم والقضاء عليهم وأعني بذلك بني بويه. وبالفعل فقد التجأ حمدان وابراهيم الى عز الدين بحتيار السلطان البويهي - في بغداد واستجارا به من أخيها أبي تغلب وكان حمدان يسعى جاهداً لأخذ ملك أخيه، فطلب ذلك من مختيار وتعهد له بدفع المزيد من المال واقامة الخطبة له. فصادف طلبه هوى في نفس البويهي، الذي وجد ان الفرصة قد حانت لتفتيت جهود الحمدانيين واضعافهم عن طريق التلاعب بهم. فاستجاب جمود الحمدانيين واضعافهم عن طريق التلاعب بهم. فاستجاب طلبه، سير إليه الجيوش فقصدته في الموصل، فخاف من عددها وغر واحتمى بسنجار منكشفا فلحق به. وفيها تبادل الفريقان النصر والهزية، ولما أدرك أبو تغلب حرج موقفه في

<sup>(</sup>١) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ٤، ق٣، ص٥٢٢.

<sup>-</sup> III. Canard, M, Op. cit. 1:547.

ومن الاسباب الأخرى التي اثارت غضب وحقد ابناء ناصر الدولة على اخيهم ابي تغلب هي ان هذا الأخير كان قد عامل والده معاملة قاسية فالقى القبض عليه وحبسه في آخر ايامه حتى مات. للمزيد من المعلومات انظر «الصابي، المختار من رسائله، ص١٢٨ – ١٣٠ ».

سنجار وما جره عليها من خراب، تركها خفية وقصد بغداد محتمياً(۱).

وفي سنة ٣٦٦هـ/ ٩٧٦م وبينها كان بختيار قاصداً الشام بصحبة مدان الحمداني، زين له هذا الأخير قصد الموصل من بلاد أخيه ابي تغلب لكثرة أموالها، ونقلت الأخبار ان بختيار أطاعه وعرج عليها ولما وصل تكريت أتته رسل أبي تغلب بالقبض على حمدان، وان هو فعل ذلك حضر اليه أبو تغلب وأنجده على منافسة عضد الدولة. فلاقى عرض أبي تغلب استحسان بختيار لأنه جاء لمصلحته أولا وقبل كل شيء، ولا مانع من التخلي عن حمدان لأن الأمر عنده سيان أكان الغضنفر أم حمدان في حكم البلاد، فالمم تحقيق أهدافه وجعل مصلحته هي العليا، فقيل قبض بحتيار على حمدان وسلمه الى نواب أبي تغلب. ونهض الأخير لنجدة بختيار، ولسوء الحظ فان عضد الدولة استطاع قهرها ومطاردتها فدخل الموصل وطارد أبا تغلب الذي كان قد فر منها الى سنجار وتحصن، فتبعه وقاتله فيها قتالا مريراً انهزم على أثره الغضنفر ولاذ ببلاد الروم.

- حروب الحمدانيين مع الروم: ومن بين الأسباب التي ضايقت السنجاريين وأسهمت في تدهور أوضاعهم أيام الحمدانيين، كانت المشاكل والقلاقل التي كانت تحدثها غارات الروم في منطقة نفوذ بني

<sup>(</sup>۱) مسكويه، تجارب الأمم، ۲: ۳۱۷ - الصابي، الختار من رسائله، ص ۱۵۷ وفي بغداد راسل ابو الأثير، الكامل، ١٠ ٦٣٢ - ابن خلدون، تاريخه، مجلد٤، ق٤، ص ٩٥٤ وفي بغداد راسل ابو تغلب مجتياراً في الصلح واعادة تضمين البلاد له، ووعده بدفع ما انفقه في هذه الغزوة واعادة اخيه حدان الى مقاطعة ماردين، كما طلب من مجتيار ان يزوجه ابنته ويفيد الصابي بان الأخير استجاب لطلبات ابي تغلب «الختار من رسائله، حاشية ص ١٢٠ »،

<sup>(</sup>۲) الصابي، الختار من رسائله، حاشية ص١١٤ - ويفيد ابن خلدون ان عضد الدولة بعد ان ملك الموصل ارسل عدة سرايا لتتعقب ابا تغلب (تغلب) وان سرية منها اتجهت الى سنجار وعليها ابو طاهر بن محمد، واخرى لاحقت ابا تغلب في جزيرة ابن عمر، وان الأخير فر الى الشام حيث هلك هناك « تاريخه، مجلد ٤، ق٤، ص٩٦٧ ، ٩٦٧ . وقيل ايضا انه دخل بعد ذلك بلاد الاسلام الى آمد واقام بها « ابو الفدا المختصر، مجلد ١، ق٤، ص٨ » .

حمدان، فمن المتفق عليه ان هذه المنطقة هي منطقة الثغور - كما أسلفنا القول من قبل - لجاورتها بلاد الروم، وهؤلاء استمروا في التحرش بهذه المنطقة والاغارة عليها، ولهذا وصفت آذذاك بأنها من أخطر المناطق وأكثرها اضطراباً. وكان على الحمدانيين عبء مواجهتهم اسوة بسائر الحركات والثورات التي واجهوها.

والجدير بالملاحظة هو ان مواجهة هذه الأحداث، أو بالأحرى التصدي للروم وأمثالهم من أصحاب الأطباع كان يدخل في نطاق عقود الضان، وأن أكثر هذه العقود كانت تتضمن – الى جانب تحديد الأموال – شرطاً واضحاً يتعهد أصحاب الضان بموجبه المحافظة على حدود المنطقة موضوع العقد، والدفاع عنها، ورعاية شؤونها وتحسين أوضاعها وتعميرها. وبهذا الصدد يقول الصابي: «ان صرف الأموال على من تجبى اليه، وحفظ البلاد على من هي بيده (۱) ». كما يتعهد الضامن ايضا بغزو العدو – الروم – واستعادة بعض ما أخذه من سلفه من مدن وقرى وسواها من ثغور المسلمين، تماماً كما حدث عندما أبرم العقد بين السلطة العباسية وابني حمدان سعيد ونصر في سنة ١٩٦٨هـ/ بين السلطة العباسية وابني حمدان على الموصل وديار ربيعة، واشترط عليها غزو بلاد الروم واسترجاع مدينة ملطية (۲).

هذا وان غارات الروم واعتداءاتهم التي تجاوزت مختلف ديار الجزيرة ووصلت في أوقات كثيرة الى نصيبين والموصل، يظهر انها لم تبلغ سنجار، لأن المصادر التي توفرت لدينا والتي أرخت لهذه الفترة وما بعدها، لم تلمح الى ذلك، ولعل هذا في اعتقادي يرجع الى صعوبة مسالك منطقة سنجار وطبيعة أرضها الوعرة.

<sup>(</sup>١) الصابي، الختار من رسائله، حاشية، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) السامر، الدولة الحمدانية، ١: ٢١١.

واذا كانت الاعتداءات لم تنل من سنجار عمرانيا، فانها نالت منها بشريا وماديا. فالجيوش التي كان قد أعدها الأمراء الحمدانيون ومن أعقبهم في حكم المنطقة، كانت ولا ريب تضم بين كتائبها كتائب من ابناء سنجار القادرين على حمل السلاح والحرب والأموال التي كانت تصرف في اعداد هذه الكتائب وعدتها، كان جزء منها يجبى من السناجرة انفسهم اسوة بغيرهم من أبناء المدن والضياع الأخرى. لذلك كان لسنجار نصيب من الغنائم او الخسائر التي تنتج عن كل غارة وحرب، والمرجح ان نصيب سنجار من الخسارة كانت أكبر بكثير من سواها لأنها كانت بالطبع ملاذاً للكتائب المنهزمة والفارة التي كانت تجد من المنطقة حصنا وحمى. كم كانت تجد من السكان أفضل وأسهل مصدر لجمع الجبايات والإعانات الفورية في تلك اللحظات الحاسمة. وكانت المدينة فوق ذلك كله ملجأ ومأوى للاعداد الكبيرة من سكان الديار الأخرى الفارين امام قوات الجيوش الغازية خوفا ورعباً فيا تسميهم اليوم بالمهجرين. وما يترتب على هجرتهم وأوضاعهم من مشاكل سكنية ومادية كان يتحمل اعباءها الأهالي السناجرة في كل مرة.

والروم، كما يتبين من المصادر، كانوا طوال الفترة الحمدانية، يتخنون في ديار الجزيرة جراحا وتخريباً، وان بعض هذه الديار كانت بين أخذ ورد مستمرين. على ان الذي يجب التنويه به هو أن أكثر الأمراء الحمدانيين، ومن ورائهم القيمين على الخلافة العباسية من القادة البويهيين، كانوا قد تقاعسوا وتخاذلوا عن دفع الروم عن بلادهم، واستهانوا بحرمة أهلها الى درجة ان منهم من كان يشتري سلم الروم بالمال(۱). والآخر كان قد التزم بمصانعتهم

<sup>(</sup>١) الصابي، الختار من رسائله، حاشية ص٦٤٠.

ومهادنتهم بل ودفع الجزية لهم (١).

هذا الموقف المتخاذل من قبل هؤلاء، شجع الروم على مواصلة اعتداءاتهم، فكثفوا حملاتهم وأفلحوا فيها، فنهبوا وسلبوا وروعوا. وهاك بعض ما زودتنا به المصادر من أخبار الروم في الجزيرة خلال تلك الحقبة من الزمن، وان كان ذلك لا يطال سنجار مباشرة فتأثيره عليها كان واضحاً كما أسلفنا من قبل.

- في سنة ٣١٥ هـ/ ٩٢٧م دخل الروم بلدة سميساط ثم حاولوا في السنة الثانية أخذ ملطية فلم يفلحوا وفي سنة ٣١٧هـ/ ٩٢٩م، حاولوا اقتحام ملطية وميافارقين وآمد وارزن وان هذه الأخيرة استنجدت مجيرانها فتخاذلوا عن نجدتها. لكنها قاومت وردت المعتدين، إلا أن ملطية وقعت في أيديهم (٢).
- في سنة ٣٣٥ هـ/ ٩٦٦ م خرج الروم ووصلوا الى آمد وحاصروها ثم انصرفوا عنها الى نصيبين فغنموا وهرب أهل نصيبين. وبعد ذلك سار الروم عن الجزيرة الى الشام فنازلوا انطاكية وأقاموا عليها مدة طويلة (٣).
- وفي سنة ٣٥٨ هـ/ ٩٦٩م وفي عهد أبي تغلب الحمداني تعرضت ديار الجزيرة لغارات عديدة من جانب الروم حيث وصلوا الى

<sup>(</sup>۱) الصابي، المختار من رسائله، ص ١٣٢ - نشير بذلك الى موقف ابي تغلب بن ناصر الدولة من الروم حيث ورد في احدى رسائل الصابي النص التالي: « ... وتراخى في امر عظيم مهملا واطرح الفكر فيه ما فيه مغفلا حتى هجم في الديار واثر في الاثار، ونكى القلوب، وابكى العيون، فياكان عنده فيه ما يكون عند السلم. فصدف عن ذكر الله لاهياً، ولاطف طاغية الروم وهاداه وماراه (قدم له الميرة) واعطاه وصانعه بمال المسلمين، وقاد اليه من الخيل العتاق ما هو عون للكفار على الايمان «نفس المصدر».

<sup>-</sup> Canard, M, Histoire de la dynastie des Hamdanides,, 1: 733. (٢) ابو الفدا، الحتصر في اخبار البشر، مجلدا، ج٣، ص١٣٣٠ - كان ذلك في حياة ناصر الدولة الحمداني.

كفرتوثا، فنهبوا وسلبوا وأحرقوا وعادوا دون ان يسارع اميرها الى

وفي سنة ٣٦١ هـ/ ٩٧٢ م أغار الروم على الرها ونواحيها وساروا حتى بلغوا نصيبين وعاثوا في ديار الجزيرة ولم يقف في وجههم أحد حتى ان ابن حمدان صاحب الموصل (أبا تغلب) كفهم عن نفسه

ن مير، الحامل، ٨: ٥٩٧. (٢) الصابي، الختار من رسائله، حاشية ص٦٤، حوادث سنة ٣٦١هـ.

## ثانيا – مدينة سنجار في عهد الامارة العقيلية، ٣٨٠ – ١٠٩٦ م

١ - العقيليون يستولون على منطقة نفوذ الحمدانيين:

والعقيليون كانوا في البداية من أعوان بني حمدان واتباعهم يؤدون إليهم الاتاوة، ويخرجون معهم لجهاد الاعداء، مدافعين عن شرعية الخلافة العباسية الاسلامية العربية وحماة للديار التي أصبحت بضانهم فيأ بعد. هؤلاء سرعان ما تطلعوا الى الحكم والسلطان فها أن لمسوأ تصدع الامارة الحمدانية وتفتتها، وتأكدوا من استمرار ضعف الخلافة، وفساد السلطة المتحكمة فيها حتى أزاح المسمى أبو الدرداء (الذؤاد) محمد بن المسيب العقيلي، ابا طاهر بن ناصر الدولة الحمداني، آخر امراء بنى حمدان، وقتله مع ذويه، واستولى على أعاله واستقر بالموصل(١). وبعد ذلك كاتب السلطان البويهي وسأله انفاذ من يقيم عنده من الحضرة الخلافية ، الا أن البويهيين سرعان ما خذلوه وعزلوه في سنة ٣٨٢ هـ /٩٩٢م وحكموا البلاد واستمروا سنوات الى ان استعادها عقيلي آخر هو المقلد بن المسيب (أخو أبي الذؤاد)، بفضل تودده وتقربه من البويهيين، لسداد رأيه وحسن سريرته وشجاعته، فضمن منهم البلاد وولي حمايتها وجبايتها ، ولقب بحسام الدولة وكان ذلك بدء ظهور الدولة او الإمارة العقيلية وتأسيسها حيث امتدت الى سنة ٤٨٩ هـ/ ١٠٩٦م عندما ازالها السلاجقة واستولوا على أعالها(٢).

<sup>(</sup>١) ابو شجاع الروذراوري، ذيل تجارب الأمم، ٣: ١٧٨ حوادث سنة ٣٨٠ هـ.

<sup>-</sup> ابو الفداء، المختصر في اخبار البشر، مجلد ١، ج٤، ص١٨ سنة ٣٨٠ هـ.

<sup>(</sup>۲) لين، طبقات سلاطين الاسلام، ص ١١٤ - ١١٥.

اتسع نفوذ الامراء العقيليين فشمل اقليم الجزيرة بكامله (۱) ، كما امتد في وقت من الاوقات من بغداد الى حلب ، فأخذوا الاتاوة من الروم ، كما قصدوا مدينة دمشق وافتتحوها (۱).

ومن أهم مواطن العقيليين كانت الموصل وهي دار الامارة، ثم اعلما ومنها مدينة سنجار (٣) ثم مدينة نصيبين ومدينة بلد (١٠).

٢ - الامراء العقيليون حكام سنجار: وسنجار كما كانت من قبل، لم تزل مضافة الى من يلي ديار ربيعة والموصل، فلما خرجت من أيدي بني حمدان في حدود سنة ٣٨٢ هـ /٩٩٢ م انتقلت الى أمراء بني عقيل، أمراء الموصل، وأبرزهم:

- أبو الذؤاد محمد بن المسيب بن رافع بن المقلد، بقيت في عهدته الى وفاته في سنة ٣٨٧ هـ/ ٩٩٧ م

- المقلد بن المسيب، حسام الدولة (اخو أبي الذؤاد)، حكمها الى

<sup>(</sup>١) الزبيدي، العراق في العصر البويهي، ص ٧١ - ٧٣.

<sup>(</sup>٢) الصايغ، تاريخ الموصل، ٢: ٧٣.

قبيلة بني عقيل، من القبائل العربية التي نزحت من الجزيرة العربية لظروف اقتصادية واجتاعية الى العراق، العراق والشام والخليج العربي، سكنت البحرين، ثم غادرتها بعد مشاكل مع تغلب الى العراق، وملكت الكوفة والبلاد الفراتية. وعقيل هوابن كعب بن ربيعة بن عامر بن صعصعة بن معاوية بن بكر ... بن قيس بن عيلان، استمروا في البقاء في ديار الجزيرة والكوفة الى ان غلبهم عليها السلاجقة فتحولوا عنها الى البحرين، حيث كانوا اولا، فوجدوا فيها بني تغلب قد ضعف امرهم فغلبوهم عليها وسار الأمر لهم فيها. ويفيد عمر كحالة انه حتى سنة احدى وخمسين وستائة للهجرة كان الملك في البحرين لا يزال لبني عامر بن عقيل، ويضيف ان بني عصفور كانوا ينتسبون الى بني عقيل، كما ان بني شعلب كانوا من رعاياهم «معجم قبائل العرب القدية والحديثة، ٢: ٨٠١».

<sup>(</sup>٣) سبعًد ابن الجوزي، مرآة الزمان «الحوادث الخاصة بالسلاجقة» ص١٩٨٠.

<sup>-</sup> زامباور، معجم الانساب والاسرات الحاكمة، ١: ٥٠٥.

<sup>(</sup>٤) زامباور، معجم الانساب والاسرات الحاكمة، ١: ٢٠٥.

٥) ابن شداد، الأعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٦٠.

مقتله في سنة ٣٩١ هـ/ ١٠٠١م (١).

- معتمد الدولة أبو المنيع، قراوش بن المقلد، وليها الى وفاته في سنة ٤٤٢ هـ/ ١٠٥٠ م واستمرت من بعده بيد من يلي الموصل من بني عقيل الى زمن.

- الأمير شرف الدولة، أبو المكارم مسلم بن أبي المعالي قريش بن بدران بن المقلد، الذي كان قد ملك ديار ربيعة ومضر وحلب وامتد نفوذه الى صاحب بلاد الروم وأخذ الاتاوة منه. وكان يوصف بالشجاعة والاقدام والسيرة الحسنة، استمر الى مقتله في المعركة التي نشبت بينه وبين سليان بن قتلمش السلجوقي، بظاهر انطاكية وذلك في سنة وبين سليان بن قتلمش السلجوقي، بظاهر انطاكية وذلك في سنة

- أبو سالم ابراهيم بن قريش. ذكر ان أخاه شرف الدولة كان قد اعتقله خلال حكمه لمدة أربع عشرة سنة بقلعة سنجار، ولما توفي الأخير اجتمعت العشيرة العقيلية على اخراجه وتوليته مكان اخيه شرف الدولة، فأخرجوه وولوه الموصل وسنجار وقدموه عليهم (٣). ولم يزل بها الى حين وصول السلطان السلجوقي ملكشاه في سنة ٤٨٠ هـ/ ١٠٨٧م فقيض عليه واعتقله.

(۱) ابن شداد، الأعلاق الخطيرة، ج٣ ق١، ص١٦١ - قتل على يد غلام تركي ودفن على الفرات بين هيت والانبار «ابن خلكان وفيات الاعيان، و٢٦٣٠٥ ».

<sup>(</sup>٢) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٦٢ - ابن خلكان، وفيات الاعيان، ٥: ٢٦٧ - ٨٠٠. كان حكم معتمد الدولة قد دام قرابة الخمسين سنة الى ان اختلف مع اخيه بركة بن المقلد، فقبض عليه بركة وسجنه في سنة ٤٤١هـ ١٠٤٩م في قلعة الجراحية من قلاع الموصل، وتولى مكانه ولقب نفسه بزعيم الدولة، واقام بالامارة مدة سنتين إلى وفاته في سنة ٤٤٣هـ ١٠٥١م، فقام بالأمر بعده ابو المعالي قريش بنبدران الذي ذكر عنه انه اتفق مع الثائر ابي الحرث البساسيري على نهب دار الحلافة وانه توفي في سنة ٤٤٣هـ ١٠٦١م بنصيبين » ابن خلكان، وفيات، ٥: ٢٦٧ » وبعد وفاة قريش ولي البلاد ولده ابو المكارم مسلم الذي زوجه السلطان السلجوقي - الب ارسلان - اخته صفية وذكر ان الشعوبية حاولت قتل مسلم لتشيعه وعجبته لال ابي طالب « ابن خلكان، وفيات ٥: ٨٦٨ ». وتعتبر وفاة مسلم في سنة ٤٤٨ هـ هي بداية النهاية للامارة العقيلية.

<sup>(</sup>٣) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص ١٦٣

<sup>-</sup> ابن خلکان، و**فی**ات، ۱ ۲۶۸.

- أبو عبد الله محمد بن شرف الدولة بن قريش. ذكر انه بعد اعتقال ابي سالم ابراهيم سلم ملكشاه البلاد الى أبي عبد الله محمد وزوجه أخته زليخة «بنت السلطان ألب أرسلان (۱) ». وبقي أبو عبد الله الى أن سخط عليه ملكشاه واعتقله وبقي في معتقله الى وفاة هذا الاخير، عندها أطلقت تركان خاتون - زوجة ملكشاه - سراحه مع عمه ابراهيم وعاد الى دياره في الجزيرة حيث كان نوابه يحكمون في سنجار مدة حبسه فتسلم البلاد ثانية (۱). الا أن عمه ابراهيم عزم على أخذ البلاد منه. فجمع العرب والأكراد وحاربه وتغلب عليه، وأبعده عن الولاية وتسلم الموصل وأعهلها (۱). وأسند ابراهيم امر هذه البلاد الى ابن الولاية وتسلم الموصل وأعهلها (۱). وأسند ابراهيم في الحكم والسلطان الى أن نازله تاج الدولة تتش السلجوقي وقتله مع جملة من الامراء والمقدمين من بني عقيل وأكثر في ديارهم السلب والنهب والسبي وذلك في حدود سنة ۲۸٦ هـ/ ۱۰۹۳ م وأنفذ تتش ولاته الى الموصل وسنجار (۱). ويلاحظ مما أتى به ابن شداد من أخبار ان أبا عبد الله عمد عاد الى حكم سنجار والموصل واستمر في الولاية الى أن قتله الامير

<sup>(</sup>١) ابن خلكان، وفيات، ٥: ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) ابن شداد، الأعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٦٣ - ١٦٤، ذكر انه بعد اعتقال ابي عبدالله محمد العقيلي ولي على سنجار وسائر ديار ربيعة فخر الدولة ابن جهير في سنة ١٨٨٦هـ/ ١٠٨٩م واستمر في ولايته الى وفاته في سنة ٤٨٣هـ/١٠٩٠م «ابن شداد، الاعلاق، ج٣، ق١، ص٣٩٣ - الفارقي، تاريخه، ص٢٢٦ - ٢٢٧ ». ثم أعيدت الى بني عقيل بعد وفاة ابن جهير أي الى نواب أبي عبدالله.

<sup>(</sup>٣) ابن القلانسي، ذيل تاريخ دمشق، ص١٢٢٠

ابن القلانسي، ذيل تاريخ دمشق، ص١٢٣ - ويضيف ابن القلانسي فيقول بأن بني عقيل غضبوا لمتن الامير ابراهيم، ولما فعله تتش بارزاقهم فتوجهوا الى السلطان بركياروق بن ملكشاه يشكون ما نزل بهم على يد تتش وكان على رأس هؤلاء الامير على بن شرف الدولة مسلم ووالدته (خاتون بنت السلطان محمد بن داود «عمة ملكشاه »ابن القلانسي، ذيل تاريخ دمشق ص١٢٣ ». ولعل هذا يبدد قول زامباور » «حيث ذهب ان تاج الدولة تتش كان قد قرب إليه الامير علي بن مسلم وولاه البلاد وان الاخير استمر يحكم الى سنة ١٨٩هـ/ ١٠٩٦ م وفيها حاصره الامير السلجوقي كربوغا وخلعه، «زامباور، معجم الانساب والاسرات الحاكمة، ١٠ ٣٠ ».

السلجوقي كربوغا في وقعة جرت بينها في سنة ٤٨٩ هـ/ ١٠٩٦ م واستولى على أملاكه جميعا بعد حصار (١).

ولقد تبين من خلال دراسة تاريخ الامارة العقيلية ان ولاية امرائها لم تكن ولاية متصلة وانما كان يتخللها فترات عزل كان يسند خلالها امر الولاية الى عال ووزراء السلاطين المتغلبين على البيت الخلافي، كما سنلحظ فيا بعد، وذلك أثر الخلافات التي كانت تنشب بين الامراء العقيليين وأسيادهم السلاطين من بوبهيين وسلاجقة، ثم ما تلبث ان تسوى هذه الخلافات بطريق أو بآخر فتبرم الاتفاقات وتحسن العلاقات، ويعود هؤلاء الامراء الى مراكزهم كما كانوا، وكانت الفترة السلجوقية هي الفترة الاكثر وضوحا في هذا الجال. والجدير بالذكر ان امراء بني عقيل كانوا قد عايشوا الخلافتين معا العباسية السنية والفاطمية الشيعية مدة قرن ونيف، وكانت علاقاتهم بها مترجحة مع ميل الى العباسيين رغم اعلان تشيعهم(٢). كما عاصروا ايضا ردحاً من الزمن كلا من البويهيين والسلاجقة الذين حكموا باسم الخلافة، وكانت للعقيليين مع هؤلاء مواقف مختلفة، تأثرت بمواقفهم من الخلافة، مع ان العقيليين، كانوا كغيرهم من أمراء الاسر العربية الحاكمة، فمع حرصهم على بقاء شرعية الخلافة، فإنهم كانوا يقتنصون الفرص لتحقيق مكاسب لهم ضمن منهجهم الرامي الى الاستئثار بالسلطة والاستقلال بما في ايديهم من أعال، وكانوا أيضاً يسعون الى اضعاف نفوذ الآخرين - ممن تسلط على

<sup>(</sup>۱) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٦٣ - ١٦٤ - ابن كثير، البداية والنهاية، ٢: ١٥٨.

<sup>(</sup>۲) المعاضيدي، دولة بني عقيل في الموصل، ص ۸۲. ويظهر هذا الميل من خلال ما كان يقدمه الامراء المقيليون من مساعدات معنوية ومادية للخلافة العباسية في أوقات الشدة. فمن ذلك ان الامير مسلم المقيلي كان قد تبرع بالمال الكثير لإعادة اعار بغداد عندما غرقت في سنة ٤٧٤ هـ/ ١٠٨١ م وانهدم سورها (نفس المصدر)، كما ظهر هذا الميل ابان خروج البساسيري على طاعة الخليفة العباسي في بغداد ووالي الفاطميين، فساند المقيليون جيش الخلافة وقاتلوا الى جانبه، كما سنرى بعد قليل.

حكم الدولة العباسية - وبشتى الطرق والوسائل (۱). فالبويهيون ثم السلاجقة من بعدهم كانوا منذ أن وطئوا أرض الخلافة يطمحون الى السيطرة على الخلفاء أولا وعلى عالهم امراء النواحي ومنهم العقيليون واسلافهم من قبل ثانيا. والعقيليون كانوا بدورهم، وبحكم نزعتهم العربية يرغبون في الحصول على ما كان بأيدي أسيادهم الحمدانيين من ممتلكات. فمن أجل ذلك اتبعوا أسلوب التودد والتقرب منذ البدء مع هؤلاء المتحكمين بمقدرات الخلافة وأطرافها فدفعوا إليهم الأموال ضانا للبلاد، وزادوا في العطاء لكسب الرضى وبالتالي لتثبيت النفوذ على أرض ديار الجزيرة، وكثيرا ما كان التأخر في دفع المال أو الامتناع عن ذلك، وكذلك الاخلال بشروط العقود من أسباب اثارة الخلافات. كما أنه كان لفساد العلاقات بين العقيليين أنفسهم من جهة وبين من عاصرهم من سلاطين بويهيين أو سلاجقة، أو خلفاء عباسيين وفاطميين من جهة أخرى اثره السيء على الوضع في بلاد الجزيرة أجمع ومنها مدبنة سنجار.

٣ - أوضاع مدينة سنجار في زمن العقيليين: والمصادر التي أرخت لسنجار خلال الفترة العقيلية، يظهر انها قليلة جداً ان لم تكن نادرة تقريبا، ورغم ندرتها فقد افادتنا بمعلومات فياضة عا أصاب هذه المدينة الكبيرة انذاك من ويلات ومآس. حتى ليذكر انها في وقت من الاوقات سويت بالأرض ونقل من بقي حياً من أبنائها اسرى. وهذه الويلات وتلك المآسي كانت قد نتجت عن الأمور التالية:

- الخلافات بين أبناء البيت العقيلي، وهذه كانت قد استغرقت

<sup>(</sup>۱) تحدث سبط ابن الجوزي بهذا الصدد فقال: « .... وبينها كان تتش السلجوقي يحاصر حلبا جاءه مسلم بن قريش نجدة له، وكان معه غلال كثيرة له ولاصحابه، وكان بحلب غلاء شديد فباعهم فيها فعاتبه تتش قائلا: انت اتيت في مساعدتي ام في تقويتهم؟ ارجع الى أعالك، مالي إليك حاجة، فعاد مسلم الى سنجار ». « مرآة الزمان، الحوادث الخاصة بالسلاجقة ص ١٩٨، حوادث سنة ٤٧١ هـ ».

بل عايشت تاريخ الامارة بكامله فنتج عنها حروب كثيرة دارت رحاها في طول وعرض الامارة وخاصة ديار ربيعة ومنها سنجار(١).

- الحملات ومن ثم الغارات التي كان يقوم بها الغز (الترك) على نواحي الجزيرة، والتي وصفتها المصادر بالعنف والشدة، « ... وسار بعضهم (أي الغز) الى سنجار ونصيبين والخابور، فقتلوا ودمروا ونهبوا وعادوا<sup>(۲)</sup> ». حتى انهم كانوا في بعض هذه الحملات وعلى الأخص تلك التي حصلت في سنة ٣٣٤ هـ/ ١٠٤١م في الموصل وأطرافها ومنها سنجار، كانت قاسية جدا حيث أفادت الاخبار بأن هؤلاء ارتكبوا مذبحة عظيمة دامت نحو اثني عشر يوماً، وكانوا يومها بقيادة أمير يدعى كوكتاش (٢).

- حلات العقيليين لجهاد الروم، والتي كانت تكلف المبالغ والخسائر المادية والبشرية والتي كان أهل سنجار يتحملون القسط الاكبر منها.

- الخلافات بين الأمراء العقيليين والسلاطين وكانت نتائجها بالغة الخطورة على المدينة وأهلها. وشهدت سنجار نتيجة لهذه الخلافات اعظم موقعة في تاريخها عرفتها المصادر باسم موقعة سنجار وكانت في سنة ٨٤٤ هـ/ ١٠٥٧م في عهد السلطان السلجوقي طغرلبك.

- موقعة سنجار ونتائجها: كان النفوذ الفاطمي قد ازداد في بلاد الشام والعراق خلال الفترة العقيلية، وعمل الخلفاء الفاطميون على استالة السلاطين البويهيين وبعض القادة الأتراك في الدولة العباسية،

<sup>(</sup>١) الصايغ، تاريخ الموصل، ٢: ٧٣.

<sup>(</sup>٢) ابن الاثير، الكامل، ٩: ٣٨٦ حوادث سنة ٤٢٠هـ.

<sup>(</sup>٣) الصايغ، تاريخ الموصل، ٢: ٧٣.

واستطاعوا تحقيق ذلك بفضل الجهود التي بذلها دعاتهم وعلى الأخص الداعى المؤيد في الدين هبة الله الشيرازي. فقد نجح في احلال التقارب البويهي الفاطمي خلال الفترة الواقعة بين سنة ٤٣٠هـ/ ١٠٣٨م وسنة ٤٤٠ هـ/ ١٠٤٨ م(١). ونجح ايضا في استالة القائد التركبي المعروف بأبي الحرث ارسلان البساسيري واثارته على اسياده العباسيين، الذين قربوا اليهم السلاجقة آنذاك .. ودارت المراسلات بين البساسيري والخلفاء الفاطميين بواسطة الداعى المؤيد وأرسلت الامدادات والأموال والرجال الى ابى الحرث. في الوقت الذي كان فيه الداعي قد نجح في جمع كلمة الأتراك حول البساسيري، والعرب حول دبيس بن على بن مزيد امير عرب الفرات (امير الحلة). وبالتالي في جمع الزعيمين التركي والعربي للوقوف في وجه التغلغل السلجوقي ودرء اخطاره من جهة ومد النفوذ الفاطمي الى تلك المناطق لمناوأة العباسيين من جهة اخرى. اما عن الموقف العقيلي من هذه التطورات فنقول بان الأمراء العقيليين الموالين للعباسيين والبويهيين في آن واحد، سرعان ما أعلنوا ولاءهم وطاعتهم للسلاجقة لحظة نجاحهم في السيطرة على شؤون الخلافة، وعملوا على مناصرتهم ومحاربة اعدائهم اي انهم اتخذوا موقفاً مناوئاً للبساسيري. لهذا قرر أبو الحرث ان ينتقم منهم ومن الخلافة بالذات.

وخرج البساسيري على الخلافة واستبد بالسلطة وحبس الخليفة الذي لم يجد أمامه سوى طلب النجدة من حلفائه الجدد وأعني السجلاقة الذين كانوا في طريقهم نحو بغداد. لذلك وجد طغرلبك السلجوقي ان الفرصة حانت لدخول بغداد وبرضى الخلافة نفسها، فدخلها في سنة ٤٤٧ هـ/ ١٠٥٥ م مسقطا الدولة البوهية، وخطب له فيها (٢).

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام السياسي والاجتاعي، ١٢:٤٠.

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون، تاريخه مجلد ٣، ق٤، ص٩٥٩، كان لسقوط دولة بني بويه الشيعية وقيام دولة السلاجقة=

سقطت بغداد بأيدي السلاجقة، والبساسيري عند حليفه صاحب الحلة، فبدأ بالمسير نحو ديار عقيل في الموصل واطرافها للاستيلاء عليها وتأديب العقيليين. ولما وصلت اخباره استنجد قريش العقيلي بزعاء الخلافة الجدد (السلاجقة) فانجده طغرلبك بابن عمه الأمير قتلمش فوصل اليه، واستعد الرجلان لملاقاة البساسيري وجعه. وعلى ارض سنجار التقى الطرفان، البساسيري وحليفه دبيس، وقريش العقيلي ومناصره قتلمش وذلك في سنة ١٤٥٨هـ/١٠٥١م فدارت معارك ضارية هزمت في انهايتها الجيوش العقيلية - السلجوقية وتشتت جمعها وقتل الكثير من افرادها. ويجدر بنا ان نبين هنا ان أهالي سنجار، انقلبوا على أميرهم العقيلي وانضموا الى صفوف خصمه، وكانت لهم اليد الطولى في انتصار البساسيري، وتفيد الأخبار بأن سكان سنجار كانوا قد بالغوا في اذى قتلمش واصحابه (۱۰). كما انتقموا من اميرهم قريش فجرحوه واجبروه قتلمش واصحابه (۱۰).

السنيين في بغداد وقع سيء في الاوساط الفاطمية في القاهرة، وكان رد الفعل عنيفا حيث اتجه الفاطميون نحو سياسة الانتقام من حكومة بغداد الجديدة. فشجعوا البساسيري وغيره على العصيان واسقاط المثلانة وطرد السلاجقة.

والبساسيري كان في الاصل مملوكا تركيا للسلطان بهاء الدين البوبهي، تنقل في عدة وظائف الى ان اصبح قائد حرس الخليفة العباسي القائم بامر الله «٢٢٤ - ٤٦٧ هـ». ونال عند الخليفة حظوة كبيرة اثارت حقد الوزير ابي القاسم على بن مسلمة فاخذ يكيد له ويفسد احواله مع الخلافة الى ان نجح واضعطر البساسيري الى الهرب من بغداد والاقامة في مدينة الرحبة شالا على نهر الفرات. ولما دخل طغرلبك بغداد، اتصل البساسيري بالمستنصر الفاطعي عن طريق الداعي المؤيد هبة الله الشيرازي ونجح في كسب عطفهم وارسلت اليه الاموال والذخائر، وتحين البساسيري بعد الاستيلاء على ديار عقيل، الفرصة لاخذ بغداد. فما ان غادرها طغرلبك لحاربة اخيه ابراهيم بن ينال في شال العراق حتى هاجها البساسيري واستولى عليها وقبض على الوزير ابن القاسم وقيده وشهر به، ونهب دار المخلافة، لكنه احسن الى الخليفة وبالتالي ارغمه على كتابة عهد يعترف فيه بانه ليس لبني العباس حتى في الخلافة مع وجود اولاد فاطمة ورفع الالوية المصرية في بغداد واقامة الخطبة لخليفة مصر. الا ان هذه الحال لم تستمر طويلا، فها ان تخلص طغرلبك من امر اخيه ورجع الى بغداد حتى قاتل البساسيري وقضى على حركته «العبادي، التاريخ العباسي والفاطمي، ص ١٨١ -

<sup>(</sup>۱) ابن الاثیر، الکامل، ۱: ۲۲۵ - ۲۲۱ - ابن خلدون، تاریخه، مجلد, ۱، ق۳، ص۳۹۰ - ۷۲۰.

على ترك قتلمش والانضام الى امير العرب دبيس فقيل استجاب لهم وقصد دبيس وان الأخير اعطاه خلعة كانت قد نفذت اليه من الفاطميين من مصر، فلبسها وسار مع البساسيري، ودبيس الى الموصل، وهناك خطبوا لخليفة مصر - المستنصر بالله - على منابرها، وبعثوا جميعاً اليه فارسل اليهم الهدايا والخلع(١).

اثار لجوء العقيليين الى البساسيري ودبيس حفيظة وغضب طغرلبك فاوعز الى قائده المدعو هزار سب بتأديب العقيليين والاغارة على أعالهم وأعال دبيس في الحلة وديارها. فاوقع هزار في هذه الديار الحزاب، وامعن في السلب والنهب ومصادرة الارزاق، وقتل الابرياء ولما وجد كل من قريش العقيلي ودبيس انه في وضع لا يسمح له بالاستمرار في معاداة السلاجقة الذين تمكنوا من انهاء حركة البساسيري، اتفقا على مراسلة الامير هزار سب، معلنين طاعتها له، فرفق بها واستجاب وقربها اليه (۲).

اما فيما يختص بمدينة سنجار وأهلها، فهذه المدينة قد تحملت - كما افادت الأخبار - نتائج هذه الحرب وكانت باهظة التكاليف، فقد ذكر ان الأمير قتلمش كان قد شكا الى ابن عمه السلطان طغرلبك ما فعله اهل سنجار به وبعساكره اثناء القتال مع البساسيري، فوعده بالانتقام منهم وبالفعل فقد سير السلطان السلجوقي كتائب من جنده الى سنجار في سنة ٤٤٩ هـ/١٠٥٧م، فحاصرت المدينة حصارا طويلا اظهر خلاله السكان كل شجاعة ورباطة جأش، فتحدوا السلاجقة تحديا سافرا رغم معاناتهم الجوع والعطش، قيل انهم اخرجوا جماجم من كانوا قتلوا

<sup>(</sup>١) سبعل ابن الجوزى، مرآة الزمان، الحوادث الخاصة بالسلاجقة، ص١١٠

<sup>(</sup>٢) ابن الاثير، الكَامَل، ٩: ٦٢٩ - ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٤، ق٣، ص٥٩٦ - ٥٩٧٠.

وقلانسهم وتركوها مشهورة على رؤوس القصب. حتى حار طغرلك في أمره ماذا يفعل واستعمل كل ما من شأنه لاضعافهم. ولما طال بهم الحصار ونفذت المؤن في البيوت، واستزاد السلاجقة في العدد والعدة، فتحت المدينة أمام السلاجقة فاستباحوها وامعنوا بسكانها قتلا وبخيراتها نهباً وسلبا، وبعمرانها خرابا وتدميرا، فقتل اميرها وكان يدعى مجلي بن جرجي (۱)، وخلق كثير من رجالها، وسبي النساء والاطفال، واحرق جامعها ودرست اثارها، وقيل ان عدد القتلى بلغ أربعة آلاف نفس واكثر (۲).

وتفيد النصوص ان البقية الباقية من سكانها استشفعوا بالامير السلجوقي ابراهيم بن ينال اخي السلطان طغرلبك، وان شفاعته قبلت بشرط الا يقيموا في البلد فاجابوه (٣).

وذكرابن الاثير في تاريخه في حوادث سنة ٤٤٨ هـ ان طغرلبك سلم سنجار والموصل وسواها الى اخيه ابراهيم بن ينال، وطلب بعد ذلك من العسكران يكفوا عن أعال السلب والنهب « ... ونادى في عسكره من تعرض لنهب صلبته، فكفوا عنهم »(1). وسقطت سنجار في أيدي السلاجقة وتولاها الأمير ابراهيم فأدار شؤونها واصلح احوالها وكان ذلك في مطلع سنة ٤٤٩ هـ/١٠٥٧ م(٥) ومن خلال هذه السطور نلمح مدى الفاجعة التي المت بمدينة سنجار، كما نلمح ايضا مدى القوة التي كانت عليها سنجار، تلك القوة التي جهد طغرلبك نفسه في قهرها فلم يفلح الا

 <sup>(</sup>١) سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، الحوادث الخاصة بالسلاجقة، ص٢٦، حوادث سنة ٤٤٩هـ. وقيل عجلي بن مرجا «ابن الاثير، الكامل، ١٠ - ٩٣٠ - «وقيل علي بن مرجا » ابن خلدون، تاريخه، مجلد
 ٤، ق٣، ص٥٦٨، ومجلد ٣، ق٤، ص٩٥٧.

<sup>(</sup>٢) و (٣) سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، الحوادث الخاصة بالسلاجقة ص٢٢ حوادث سنة ٤٤٩ هـ.

<sup>(</sup>٤) ابن الاثير، الكامل، ٩: ٦٣٠ حوادث سنة ٤٤٨ هـ.

<sup>(</sup>٥) أبو الفدا، الختصر في اخبار البشر، مجلد ١، ج٤، ص٠٨٠

<sup>-</sup> ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٤، ق٣، ص٥٦٨

بعد لأي وطول اناة، تلك القوة التي دفعت السناجرة الى اعلان شماتتهم وتحديهم للسلاطين وذلك عندما رفعوا رؤوس قتلي السلاجقة واشهروها على رؤوس القصب على مرأى من طغرلبك نفسه، اذن كانت سنجار قوية في هذه الفترة، وهذه القوة كان مردها الى كثرة عدد سكانها، فقد كان هذا العدد كبيرا جدا لأن القتلى منهم بلغوا اكثر من أربعة آلاف شخص ما عدا الجرحي والاسرى واذن فسنجار كانت مدينة كبيرة يحسب لها حسابها في الجزيرة عدة وعددا، وكان لديها كافة الوسائل التي تستلزمها ضرورات الحياة والحرب. على ان الذي يجب ان نذكره في هذا المضار هو ان الذي اعطى لسنجار هذه القوة وتلك الهيبة وكان له اثره عبر تاريخها هو موقعها الذي كان يتحكم في طرق مواصلات الجزيرة بل وفي طرق مواصلات العراق وبلاد الشام - كما اسلفنا من قبل -. لقد كان هذا الموقع ذا اثر في خراب المدينة ودمارها وفي عمرانها وازدهارها. واحب السلاجقة بلاد سنجار – رغم قساوة اهلها – احبوها لحسن مناظرها، ولطافة جوها، وعذوبة مياهها، فنزلها سلاطينهم واقاموا بها وسكنوها وبلغ من محبتهم لها انهم سموا ابلاءهم باسائها حتى ليذكر ان السلطان ملكشاه كان بعد ان نزل ارض سنجار قد رزق بولد اسهاه باسم المدينة فكان فيا بعد السلطان سنجر (١).

<sup>(</sup>١) السمان، الانساب، ٧: ١٥٩،

<sup>·</sup> الغارقي، تاريخ ميافارقين، ص ٢٨٧ ·

ثالثا - مدينة سنجار في عهد الامراء الذين حكموا باسم السلاجقة ٤٨٩ - ٥٢١ م.

كان لاسلوب الضان الذي اتبعه البويهيون في تولية حكام المقاطعات والمدن، مساوىء انعكست نتائجها على الاوضاع العامة في البلاد. فقد ادى الى ضعف الدولة وتفككها. وبوصول السلاجقة الى الحكم في الدولة الاسلامية العباسية، رأوا ان يتجنبوا هذا الاسلوب، ويستفيدوا من اخطاء اسلافهم البويهيين، فإلوا الى اتباع غط جديد يضمن للبلاد الامن والاستقرار، وللدولة الام القوة والمنعة، فاتجهوا الى منح القادة من مماليكهم الولايات والمدن والقلاع اقطاعا مقابل قيام هؤلاء القادة بالخدمة العسكرية التي تطلب منهم في اوقات الحرب من جهة، ومقابل قيامهم بحفظ الأمن والنظام وجباية الخراج في ولاياتهم من جهة ثانية. وعلى هذا الاساس اصبحت معظم اراضي الدولة موزعة الى اقطاعات يحكمها مماليك السلاجقة بتفويض من السلطان. فاذا دعت الحاجة الى حضورهم للخدمة جاء كل منهم بماليكه وعدته وسلاحه للمشاركة في القتال. حتى اذا انتهت الحرب، عادوا من حيث اتوا.

فبعد موقعة سنجار الشهيرة والانتقام الكبير الذي اقدم عليه السلطان طغرلبك من اهل المدينة اسند حكم المدينة – كما قلنا سابقا – الى اخيه ابراهيم الذي ما لبث ان اقصي عنها بعد فترة وجيرة لخلاف مع طغرلبك. وهذا الاقصاء اتاح للعقيليين فرصة العودة الى حكم المدينة، بعد ان اظهر قريش بن بدران الطاعة والولاء للسلطان واستمر قريش وابناؤه من بعده في حكم ديار العقيليين الى سنة

201 هـ/١٠٨٩ محين نفر السلطان ملكشاه من ابي عبد الله محمد بن شرف الدولة امير تلك الجهات واعتقله، وولى مكانه فخر الدولة ابا نصر بن جهير. وتسلم ابن جهير المدينة وخطب له على منبرها وعلى منابر نصيبين والموصل والرحبة والخابور وديار ربيعة اجمع(۱). ودام فخر الدولة في الولاية الى وفاته في سنة ٤٨٣ هـ/١٠٩٠ م، اعيدت بعدها البلاد للامراء العقيليين مع استمرار الوصاية السلجوقية عليهم، وابان الصراع بين ابناء البيت السلجوقي على السلطنة - بعد وفاة ملكشاه في شوال من سنـــة ٥٨٥ هـ/١٩٩٠ م - استطـــاع الأمـــير تتش السلجوقي - اخو ملكشاه - ان يهزم ابن اخيه المدعو بركياروق ويستولي على البلاد ومنها سنجار، ويرسل اليها عاله ونوابه(۱). ويعتقد ان الامير ابا عبد الله محمد العقيلي كان من بين هؤلاء العال، وان الامير ابا عبد الله محمد العقيلي كان من بين هؤلاء العال، وان مدينة سنجار رجعت اليه ووليها الى يوم مقتله على يد الامير كربوغا السلجوقي في حدود سنة ٤٨٩ هـ/١٩٩١.

ومنذ ذلك الوقت بدأ السلاجقة يطبقون اسلوبهم الجديد باقطاع البلاد لذوبهم وخواصهم من امراء وولاة. وفي الفترة الممتدة من سنة ١١٢٧ هـ/١٠٢٧ م تبعت سنجار - كما في

<sup>(</sup>١) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ٥: ١٢٧ - فخر الدولة أبو نصر محمد بن جهير مؤيد الدين الموصلي الثعلبي، كان ذا رأي وحزم، وزر للأمير نصر الدولة أحمد بن مروان الكردي صاحب ميافارقين وديار بكر، كانت ولادته بالموصل سنة ثمان وتسعين وثلثائة هجرية (نفس المصدر) - ذكرت المصادر ان الخليفة العباسي عزل بن جهير عن الوزارة فقصد ملكشاه وتحادث معه وكسب ود وزيره نظام الملك الذي أطمعه في التحرك نحو ديار بكر بعد ان اقنع السلطان بذلك. وجهز فخر الدولة العساكر وسار فنزل ميافارقين في سنة ٢٧٨ هـ وحاصرها وسير ابنه زعيم الدولة (علي بن محمد)... الى آمد فنتحها، وفتحت ديار بكر بأسرها في رمضان سنة ٤٨٦ هـ واستقل فخر الدولة بديار ربيعة وخطبوا له على منابرها فأقام الى رجب من سنة ثلاث وثمانين وأربعائة هجرية وتوفي في الموصل وحل أمراء بني عقيل جنازته، « الاعلاق الخطيرة، ج ٣ ، ق ١، ص ٣٨٣ - ٣٩٣ » - ابن الاثير، الكامل،

<sup>(</sup>٢) ابن القلانسي، ذيل تاريخ دمشق، ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٦٤ - ابن كثير، البداية والنهاية، ١٦: ١٥٢.

السابق - اداريا وسياسيا امارة الموصل، وطبقت على ارضها كافة الانظمة الادارية والاجتاعية والاقتصادية التي سادت العصر السلجوقي في اطار مبسط بعيد عن التعقيد، واقطعت لعال دانوا بالطاعة للسلاطين السلاجقة اولا ولامير الموصل ثانيا ومن بين هؤلاء الامراء الذين ولوا بلاد سنجار بالاضافة الى الامير كربوغا نذكر:

الامير ارسلان تاش: غيرت فترة ولايته للمدينة باشتداد المواجهة العسكرية بين المسلمين والفرنج بحيث اصبحت شغل الحكام الشاغل. وقد شارك جند سنجار في هذه المواجهة. ففي عهده حاول المسلمون استرجاع بعض الحصون والمعاقل التي كانوا قد خسروها من قبل ومنها مدينة انطاكية وتذكر المصادر ان هذه المحاولة باءت بالفشل وهزم المسلمون ومعهم عساكر سنجار بقيادة ارسلان بعد ان تكبد الجميع الخسائر الكبيرة، كها نتج عن هذه المحاولة ان انفسح المجال امام الفرنجة لتابعة غزواتهم ضد معاقل المسلمين حتى ليذكر انهم قصدوا انذاك بيت المقدس وحاولوا الاستيلاء عليه وكان ذلك في سنة ١٩١١ه عهد/١٠٩٧م (۱).

٢ - البي بن ارسلان تاش: انتقل امر سنجار بعد وفاة ارسلان الى
 ابنه البي، وكان ابرز ما حصل للمدينة في عهده، هو الحصار الذي
 ضربه صاحب الموصل الامير جكرمش - عليها وقتاله لأهلها في سنة

<sup>(</sup>١) ابن العديم، زبدة الحلب، ٢: ١٣٣ «حاشية» - ابن الاثير، الكامل ١٠: ٢٨٧.

<sup>-</sup> ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٥، ق ١، ص ١٥، و جلد ٤، ق ١، ص ١٤٠ و ويفيد ابن شداد ان نفوذ كربوغا على سنجار استمر الى وفاته « الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق ١، ص ١٦٥ . في هذه الحاولة اجتمعت الجيوش الاسلامية بقيادة الامير كربوغا في مرج دابق وكانت مؤلفة من رضوان بن تتش صاحب حلب، وأخوه دقاق، وطنتكين اتابك صاحب دمشق، وجناح الدولة صاحب حمص وأرسلان تاش وقيل «أرسلان شاه» (ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ١٤٧٥)، وسقان بن ارتق صاحب ماردين وغيرهم، ونازلوا انطاكية وكادوا يأخذونها لولا خلاف الامراء المسلمين وتخوف بعضهم من ازدياد سلطان كربوغا، ان هم حققوا النصر في هذه الحاولة واستيحاش البعض الاخر منه وانفته من ترفعه عليه، وبسبب المقدرة التي أظهرها مقدمو الفرنج في تلك الحاولة، فكانت هزية المسلمين ومطاردة الفرنج لجموعهم الهارية من أرض المحركة.

٤٩٩ هـ/١١٠٦م. وخلاصة ما زودتنا به المصادر عن هذا الحصار نقول انه عندما عزم صاحب حلب الامير رضوان بن تتش السلجوقي، على غزو بلاد الروم، استدعى امراء النواحي، ومنهم صاحب سنجار اليى بن ارسلان. فاستجابوا جميعاً الا جكرمش. وكان جكرمش قد خلف كربوغا في امارة الموصل، لذا رأى الامراء المجتمعون تأديبه وقصد بلاده للاستكثار باموالها وعسكرها. فقصدوا نصيبين وكان عليها اميران من قبل جكرمش فحاصروها، وجدوا في حصارها، واثناء ذلك أصيب صاحب سنجار بسهم فجرحه فاضطر الى ترك الحصار والعودة الى بلاده فعاد. وانتهى خبر حصار نصيبين الى جكرمش، وكان ساعتئذ في بلد تلعفر . فقصد حرب القوم الذين كان قد انفرط عقد تحالفهم بعد عودة البي، وقد عز على جكرمش ان يجد صهره البي قد كان من بين المهاجمين والمحاصرين لاملاكه والطامعين فيها. فرغب في قصده وتأديبه فال في طريقه الى سنجار ونازلها وجد في ذلك ، ولقى مقاومة من اهلها. وتفيد الاخبار ان البي رأى ان يخرج بنفسه ليعتذر على بدر منه نحو عمه. فخرج محمولا واعتذر، فعاتبه جكرمش وكان عتابه قاسياً، ثم عاد وترفق به واعاده الى مقره، وما لبث ان مات بعد ايام في الوقت الذي كانت فيه عساكر جكرمش تحاصر المدينة واصحاب البي واهالي سنجار يمتنعون عليهم، ويقاومونهم ببسالة لدرجة ان جكرمش وعساكره لم تظفر منهم بشيء. ونظرا لطول امد الحصار - الذي استمر قرابة الشهرين، رمضان وشوال - (١) تضايق خلاله الاهالي ضيقاً شديداً ، الامر الذي دفع بتميرك (تميرك) عم البي واخي ارسلان تاش، الى الخروج بنفسه لمقابلة جكرمش ومصالحته، فقدم اليه الطاعة، وبذل له خدمته، قيل ان جكرمش قبل منه وفك الحصار عن المدينة، وعاد الى الموصل (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق۲، ص ۳۱۹.

<sup>(</sup>٢) ابن الاثير، الكامل، ١٠: ٤٠٧ حوادث سنة ٤٩٩هـ.

ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق۲، ص۳۱۹.

٣ - تميرك، اخو ارسلان تاش: وبموافقة جكرمش، صاحب الموصل، اصبح تميرك اميراً على سنجار، وفي عهده تعرضت المدينة لحصار شديد، وقتال عنيف، اثر في عمرانها وزاد من بؤسها. وكان هذا الحصار من جانب الاميرين جاوولي سكاوو (سقاوو) وحليفه ابي الغازي بن ارتق (١) صاحبي الموصل ونصيبين وذلك في سنة ٥٠٢ هـ/١١٠٩ م. وتذكر المصادر أن سكان سنجار قاوموا المحاصرين واقتتلوا معهم واستبسلوا في الدفاع عن مدينتهم « .. وحاصراها فامتنعت عليهم »(٢) ورفض صاحبها ان يرضح لمطالبها « ... ولم يجبها صاحبها تميرك الى صلح »(٣). وفي عهده ايضاً شاركت جند سنجار العساكر الاسلامية بقيادة مودود بن اشتكين صاحب الموصل، في قتال الفرنج. ونجحت معها في استرجاع بعض الحصون التي كان الفرنج قد استولوا عليها من قبل « ... فلم اجتمعوا (اي العساكر الاسلامية) ساروا الى بلد سنجار وفتحوا عدة حصون للفرنج وقتل من بها منهم »'نن. وفي ولاية تميرك كانت سنجار قد اتخذت مقراً ومركزاً لتجمع قادة المسلمين وعساكرهم للتشاور ورسم الخطط، والخروج للغزو، « ... واجتمع قادتهم في منزل صاحب سنجار وقرروا الزحف الى القدس، واقتتلوا مع الفرنجة قرب طبرية (٥) » واستمر غيرك في حكم المدينة الى

<sup>(</sup>١) كان جاولى سكاوو قد أقطع الموصل وأعالها من قبل السلطان محدين ملكشاه السلجوقي، الذي كان قد سخط على جكرمش لقطعه حمل الأموال إليه، ودخل سكاوو في صراع مع جكرمش انتهى بقتل الاخير، ثم ما لبث جاولى ان قطع الحمل أيضاً، واستفحل أمره. فأقطع السلطان محمد البلاد الى الامير مودودين أشتكين، وكلفه بتأديب جاولي، فطارده الى نصيبين حيث التجأ الى صاحبها ابي الغازي بن ارتق وطلب النجدة منه على مودود. قيل ان أبا الغازي استجاب له وسار معه الى سنجار وحاصرها، ولما امتنعت عليها، وكان قد علما وها يحاصران المدينة بنزول مودود على الخابور، فخاف أبو الغازي على ملكه، فترك سنجار وقفل عائداً الى نصيبين، بينما رحل جاولي الى مدينة الرحبة متخفيا، «ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٥، ق٣، ص٤٨٣»

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق۱، ص۸۰، ومجلد ۵، ق۳، ص۱۸۳۰

<sup>(</sup>٣) ابن الاثير، الكامل، ١٠: ٤٥٩ حوادث سنة ٥٠٢هـ.

<sup>(</sup>٤) ابن الاثير، الكامل، ١٠: ٤٨٥ حوادث سنة ٥٠٥هـ.

 <sup>(</sup>٥) ابن خلدون تاریخه مجلد ٥ ق ۱ ص ۸۷ – العمري منهل الاولیاء، ١٠٥٠.

سنة ٥١٥ هـ/١١٢٢ م وكان خلال ذلك في خدمة وطاعة اصحاب الموصل، ومشاركاً في مجاهدة الفرنجة (١).

ففي سنة ٥٠٧ - ٥٠٨ هـ/١١١٤م، اشترك تميرك مع الجيش الاسلامي بقيادة آق سنقر البرسقي في حصار مدينة الرها وان الحصار دام قرابة الشهرين (٢).

وفي سنة ٥٠٨ - ٥٠٩ هـ/١١١٥ مشارك الجيش السنجاري بقيادة غيرك في الحملة الاسلامية المؤلفة من عساكر برسق بن برسق امير همذان، وعساكر جيوش بك صاحب الموصل في قتال الفرنج بامر من السلطان محمد السلجوقي (٦). وفي هذه السنة نفسها اصيب الجيش الاسلامي (برسق - غيرك) بهزيمة موجعة من قبل الفرنج في معركة دانث - حيث فاجأ الفرنج هذا الجيش بهجوم مباغت ادى الى اختلال النظام في صفوف المسلمين، فانهزم برسق تاركاً الجيش السنجاري يقاتل بمفرده، وتفيد المراجع بأن هذا الجيش صمد طويلاً ورد الهجوم الفرنجي الا ان الامدادات التي تلقاها صاحب مدينة حارم الفرنجي - جاي فريستل - وعدم اكتراث باقي الجيوش الاسلامية بالأمر، غير مسار المعركة، فطوق الفرنج العساكر السنجارية وشددوا عليها وامعنوا فيها قتلا ولم ينج منها الا اسرع الفرسان عدوا (١٠).

وبعد تميرك اقطعت بلاد سنجار مع غيرها من المناطق الى آق سنقر

<sup>(</sup>۱) ابن الاثیر الکامل، ۱۰: ۵۸۸ حوادث سنة ۵۱۵ هـ - ابن خلدون، تاریخه، مجلد ٥، ق١، ص. ۱۰۸.

<sup>(</sup>٣) رنسيان، تاريخ الحروب الصليبية، ٢: ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) رنسيان، تاريخ الحروب الصليبية، ٢: ٢١٢، ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) رنسيان، تاريخ الحروب الصليبية، ٢: ٢١٢، ٢١٥.

<sup>•</sup> دانث: تل يقع قرب مدينة سرمين، «رنسيان، تاريخ الحروب الصليبية، ٢: ٢١٥ ».

البرسقيّ. وبعد مقتل البرسقي في سنة ٥٢٠ هـ/١١٢٦م قام بأمر البلاد ابنه عز الدين مسعود بتدبير مملوك ابيه الامير جاولى. وتحدثت المصادر بأن الامور جرت في بلاده على احسن نظام، لكن ايام عز الدين لم تطل اذ توفى في غضون سنة ٢١٥ هـ/١١٢٧م، فقام بالحكم من بعده اخوه الاصغر عاد الدين بتدبير جاولى ايضاً (١). ولما رغب هذا الاخير في اخذ موافقة السلطان على تولية عاد الدين بتدبيره هو قوبل طلبه بالرفض موافقة السلطان على تولية عاد الدين بتدبيره هو قوبل طلبه بالرفض الامر في هذه البلاد لعاد الدين بن زنكي بن اق سنقر (١). والجدير باللاحظة ان المصادر كانت قد اغفلت عن ذكر اسم صاحب سنجار باللاحظة ان المصادر كانت قد اغفلت عن ذكر اسم صاحب سنجار خلال الفترة التي ولي فيها ابني البرسقي للموصل واعالها. ويعتقد ان يكون جاولى قد اشرف بنفسه على سنجار وسائر البلاد. وبوصول عاد الدين زنكي الى الحكم دخلت الموصل وسنجار في عهد جديد هو عهد آل زنكي الاتابكيين.

<sup>(</sup>۱) ابن الاثير، التاريخ الباهر في الدولة الاتابكية، ص ٣١ - ابن العبري، تاريخ مختصر الدول، ص ٢٠٣ - ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص ٢٠٦٠.

<sup>(</sup>٢) ابن الاثير، الكامل، ١٠: ٦٤٣ حوادث سنة ٥٢١ هـ - التاريخ الباهر ص٣٤ - ٣٥٠.

كان البرسقي قبل ان يولى على الموصل وأعالها شحنة بغداد (حاكما على بغداد)، وملازما للسلطان السلجوقي في حروبه وناصحا له في أموره، وصف انه كان مملوكاً شجاعاً حسن السيرة ومن خيرة الرجال «أبو الفدا الختصر في اخبار البشر، مجلد ١، ج٤، ص١٥٩ ».



## مدينة سنجار في العهد الاتابكي الزنكي . ٥٣١ م . ٥٣١ م .

اولا - سنجار من اعال اتابكية الموصل الزنكية:

1 - عاد الدين زنكي الاول يفتح سنجار: كان وضع المسلمين حرجاً عشية اختيار عاد الدين لولاية الموصل واعالها (۱). فالدولة السلجوقية، تسرب اليها الضعف والوهن، بسبب الانقسامات داخل البيت السلجوقي من جهة، وبسبب اشتداد هجات الفرنجة الشرسة على معاقل المسلمين في معظم ديار الجزيرة، وازاء هذا الوضع رأى

- (١) كان الامير جاولي الوصي على ابن البرسقي قد كلف القاضيان بهاء الدين ابا الحسن علي بن الشهروزوري، وصلاح الدين محمد الباغسياني لأخذ موافقة السلطان على ابقاء ابن البرسقي في الولاية. وكان هذان الرجلان يخافان جاولي ويرفضان طاعته والولاء له «ابن الاثير، الباهر، ص٣٤٠». وفي بغداد حاولا مع بعض المقربين في السلطة، اقناع الوزير أنو شروان بن خالد، بعدم تولية ابن البرسقي لصغر سنه أولا ولان البلاد بحاجة الى رجل قادر يستطيع مواجهة الاحداث ثانيا. فطرحا اسم عهد الدين بن زنكي وأثنيا على شجاعته واخلاصه وذكرا بموافقه السابقة من الاحداث. وكان عهد الدين لساعته يتولى شحنكية بغداد «ابن العبري، تاريخ مختصر الدول، ص٣٠٠» فاستحسن رأيها وتوسط لها عند السلطان الذي لم يمانع بذلك. وكلف عهد الدين بالولاية.
- يبدأ العصر الاتابكي بتولية عاد الدين زنكي الاول على الموصل في سنة ٥٦١ هـ/ ١١٢٧ م وينتهي بهروب ولدي السلطان بدر الدين لؤلؤ عشية استيلاء التتر على الموصل وأعالها في سنة ١٥٥ ١٦٦٠ هـ/ ١٢٦٠ م والاتابك، لفظ تركي، معناه الاب الامير، أو المربي لابن السلطان، ثم أصبح لقبا تشريفيا يمنح لكبار القادة بمعنى قائد الجيش ونائب السلطنة، وأول من تلقب به كان الوزير نظام الملك السلجوقي من قبل السلطان ملكشاه في سنة ٢٦٥ هـ/ ١٠٧٣ م. وكان السلاجقة لا يهبون هذا اللقب الا لن تأكد اخلاصه ووفاؤه، وسمحوا لاصحاب هذا اللقب بتوريثه لابنائهم من بعدهم. وتفيد الاخبار بأن هؤلاء الاتابكة استقلوا في أعالهم عندما لمسوا ضعف الخلافة والسلاطين، وأنهم انشأوا دولا مستقلة عرفت بالدول الاتابكية. ومعظم الاتابكيين كانوا من مماليك قصر السلطان وحجابه أو من القادة أو من الغلمان، أو غلمان الغلمان، ثم غدوا ملوكاً وسلاطين وحكاما، «البستاني، وائرة المعارف، مجلد ٥، ص ٤٨٧ ». ومن مشاهير الاتابكة في أوائل القرن الثاني عشر الميلادي، كان دائرة المعارف، مؤسس اتابكية الموصل والشام وديار ربيعة ومضر.

عاد الدين - فور استلامه مهام منصبه، ان يضع برنامجاً يهدف الى تحسين اوضاع البلاد، وقطع دابر الفوضى، ومجابهة القوى الفرنجية، والتعامل معها بالطرق المناسبة بالتعاون مع جيرانه حكام المقاطعات الاخرى.

بدأ عاد الدين بتسلم البلاد التي اوكل امرها اليه، وتذكر المصادر ال الامير جاولى – الوصي على ابن البرسقي – لم يانع في اعلان طاعته لعاد الدين، فسلمه ما كان عليه من امر وسار بخدمته، فكافأه عاد الدين واقطعه مدينة الرحبة واعالها. وبعد ان اخذ عاد الدين الموصل، اخذ بعدها جزيرة ابن عمر ونصيبين، ثم توجه الى مدينة سنجار لضمها اليه مع سائر المناطق الجاورة لها. فوصلها وفرض الحصار عليها. هذا ولم تشر المصادر الى من كان حاكمً على المدينة اثناء حصار عاد الدين لها، ولا الى من كان مسؤولا عن تنظيم دفاعها، وكل ما اشارت اليه هو ان اهل المدينة تصدوا لعاد الدين وقاتلوه وامتنعوا عليه، وانه لما لم يروا من مقاومتهم اية جدوى ازاء اصرار عاد الدين على اقتحامها اضطروا الى مصالحته وتسليم مدينتهم اليه واتصلوا بعد ذلك بخدمته (۱). وقيل بأن عاد الدين ملك سنجار صلحاً دون قتال (۱). وولى عاد الدين على سنجار من قبله نائبه المعروف يلمان (تلياك) الذي استمر في حكمه من سنجار سير عاد الدين بعضاً من قواته استمر في حكمه من سنجار سير عاد الدين بعضاً من قواته استمر في حكمه من سنجار سير عاد الدين بعضاً من قواته

<sup>(</sup>۱) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص ۳۷ - الكامل، ۱۰: ٦٤٦.

<sup>-</sup> ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٦٧. «... وسار زنكي الى الموصل ورتب امورها، وأقطع جاولي الرحبة، ثم استولى على نصيبين وسنجار وحران وجزيرة ابن عمر وأعالها »، عمد العمري، منهل الاولياء، ١٠٨ ياسين العمري، منية الادباء، ص٥٣ ».

<sup>(</sup>۲) «... وسار عهاد الدين من نصيبين الى سنجار فملكها صلحاً، ابن خلدون تاريخه، مجلد ٥، ق١، ص١١١.

 <sup>(</sup>٣) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٦٧ - في حين ذكر أبو شامة ان نصير الدين جقر بن
 يعقوب كان حتى مقتله في سنة ٥٣٥ هـ نائبا بالموصل والبلاد والشرقية، «الروضتين، ١: ٤٠ ».

(الشحن) الى الخابور وحران وسروج والرها وغيرها من ديار الجزيرة بمن كانت بيد الفرنج ايضاً فاستولى عليها جيعاً واصلح شأنها واقطعها جنده وعاله (۱). ولما كانت سنجار على الطريق بين الموصل وحلب، وتشكل منطلقاً للسيطرة على المناطق الاخرى فقد حقق عاد الدين باستيلائه عليها نصراً استراتيجاً مهاً. وكان ذلك في اواخر سنة باستيلائه عليها نصراً استراتيجاً مهاً. وكان ذلك في اواخر سنة ٥٢٢ هـ، استناداً الى رواية ابن شداد من جهة تولية يلمان في سنة ٥٢٢ هـ/١١٢٩ م. وكان ابن الاثير والعمريان وغيرهم قد ذهبوا الى القول بأن وقوع سنجار بيد عاد الدين كان قد حصل في سنة القول بأن وقوع سنجار بيد عاد الدين كان قد حصل في سنة

وبعد ان تمكن عاد الدين من بلاد الجزيرة، ولى وجهه نحو حلب والشام فملكها في السنة التالية ودخلت ضمن مملكته التي أصبحت مترامية الأطراف. في حين يؤخذ من بعض المصادر ان عاد الدين كان قد توجه الى حلب واستلمها قبل تسلم الموصل، وانه لم يتعرض للمدن والحصون الواقعة على الطريق بينها وبين الموصل لأن الظروف كانت تستدعي منه ان يضع يده على حلب أولاً، ثم ينطلق منها لفرض سيطرته على المواقع الأخرى من أجل تأمين الطريق الى الشام، وانه بعد ان أقر أوضاع حلب اتجه الى سنجار (۱)، وهكذا دخلت مدينة سنجار في فلك الحكم الزنكي، وطبق عليها من النظم والأحكام تلك التي طبقت على غيرها من مدن الأتابكية الزنكية.

٢ - سنجار ملجأ عهاد الدين، ومودع أمواله، ومثوى رفاته: ظلت سنجار كها كانت في السابق محط رحال المسؤولين من السلاطين والأمراء والقادة في أوقات السلم والحرب، مصيفاً ومشتى، ملجأ ومأوى. فموقعها المهم ومناخها المعتدل، وخيراتها الوافرة، وقوة بأس أهلها، أهلها لأن

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) عاد الدين خليل، عاد الدين زنكي، ص٧٤.

تكون كذلك، ومكن المسؤولين عنها من ان يظهروا تشدداً وتصلباً في مواقفهم في كثير من الأحيان. فالأخبار أفادت بأنه عندما تسبب عاد الدين بإثارة غضب الخليفة المسترشد بالله العباسي، جرد اليه هذا الأخير حملة وسار من بغداد في حدود سنة ٢٥٦ هـ/ ١٩٣٢م. وما كاد يصل الموصل حتى علم عاد الدين ففارقها والتجأ الى سنجار واحتمى بها(۱). كذلك علم من المصادر بأن مدينة سنجار اتخذت من قبل عاد الدين مقراً له ومودعا لأمواله ودواوينه وسجلاته الخاصة بدولته الى جانب الموصل وحلب، وذلك لحفظها من عبث العابثين في أوقات الشدة والحرب. وبهذا الصدد نذكر قول عاد الدين نفسه حسما أوردته المصادر قال: «... اذا جرى على بعض هذه الجهات خرق، وحيل بيني وبينه، استعين على سد الخرق بالمال الذي في غيره "». هذا وكان مقتل عاد الدين في سنة ١٥٥ هـ/ ١١٤٦م فدفن بسنجار بتربته التي مقتل عاد الدين في سنة ١٥٥ هـ/ ١١٤٦م فدفن بسنجار بتربته التي مقتل عاد الدين في سنة ١٥٥ هـ/ ١١٤٦م فدفن بسنجار بتربته التي حملت اسمه (۱).

٣ - سيف الدين غازي بن عهاد الدين يسلم سنجار الى المقدم عبد الملك الديلمي:

قتل عاد الدين أثناء حصاره لقلعة جعبر، تاركاً وراءه ملكاً واسعاً، وولداً كثيراً (١). فتملك بعده ولده الأكبر سيف الدين غازي، وكان أول

(١) ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٥، ق٣، ص ٥١٣ - ياسين العمري، منية الادباء، ص ٥٥٠.

(٣) أبو شامة، الروضتين، ١: ٤٢ -- ٤٣ -- ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ٦: ٢٤٩٠.

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون، تاريخة، عبد ٥، و١٠ هل ١١٠ على الدوضتين ١٠ ٤٤ حوادث سنة ٥٤١ هـ، ويضيف (٢) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص ٨٠ - أبو شامة، الروضتين ١٠ ٤٤ حوادث سنة ٥٤١ هـ، ويضيف ابن شداد فيذكر أن ورثة عاد الدين ومنهم سيف الدين غازي الاول كان قد فضلها على الموصل في حفظ الذخائر والاموال، وانه نقل إليها جميع خزائن الموصل، «الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، حفظ الذخائر والاموال، وانه نقل إليها

<sup>(</sup>٤) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٦٨ - يعدد النعيمي ولد عاد الدين فيذكر منهم:

غازي - محمود (نور الدين) - مودود (أبو ملوك الموصل) - أمير اميران - وبنت واحدة فقط

«الدارس، ١: ١٦٧٣ »، وعاد الدين هو ابن قسيم الدولة آق سنقر الحاجب الذي كان قد بدأ حياته

علوكاً للسلطان ملكشاه، وقد لعب دورا بارزاً في شؤون الدولة السياسية والادارية والعسكرية ما بين

سنة ٤٦٥ هـ وسنة ٤٨٧ هـ. وكسب ثقة السلاطين وتقديرا لجهوده وتفانيه في خدمتهم وفي مجاهدة =

ما فعله ان عزل الأمير يلمان صاحب سنجار ورتب عليها المقدم عبد الملك الديلمي – والد المقدم شمس الدين، الأمير الشهور – وأطلق عليه اسم دزدار سنجار (۱). وتفيد النصوص بان سبب ترتيب المقدم على سنجار يعود الى الصداقة التي كانت بينه وبين سيف الدين، وكانت هذه الصداقة نشأت أيام كان المقدم في خدمة سيف الدين ابان قيام الأخير بوظيفته في حضرة السلطان، فقد كان المقدم من بين الجندارية العشرة الذين رتبوا لخدمة سيف الدين من قبل السلطان السلجوقي. ونظراً لما أبداه المقدم من اخلاص وتفان في خدمة سيف الدين كافأه بحكم سنجار وأنعم عليه بها (۱).

2 – سنجار بين ورثة سيف الدين غازي: وبعد ولاية دامت ثلاث سنوات توفي الأتابك سيف الدين غازي في سنة 310 هـ/ 112 م فاختلف الأمراء والقادة بسبب وراثة البلاد ( $^{(7)}$ ). فذهب البعض منهم الى تمليك أخيه قطب الدين مودود وكان يومئذ في الموصل – في حين ذهب البعض الآخر الى تمليك أخيه الأكبر نور الدين – وكان في الشام وله حلب ومناطق هماه – ولما كان المقدم عبد الملك – حاكم سنجار – من بين هؤلاء القادة المقررين، ولما كان يخاف قطب الدين، ولا يرضى بطاعته، لذلك كان أول من أيد تمليك نور الدين مجميع بلاد أخيه سيف الدين غازي، فكاتبه واستدعاه لتسلم سنجار منه ( $^{(1)}$ ).

الفرنجة فقد قدموا ولده عاد الدين ونصبوه. وصف عاد الدين بأنه كان ذا مكر وخديعة شديد الهيبة والوقار على رعيته، عاشت بلاد الموصل وسنجار في عهده وعهد ابنائه ازهى أيامها. وكان كغيره من عال الحلافة والسلطنة قد اغتنم فرصة ضعف السلاطين فتلاعب بهم وانتصر لهذا وذاك اثناء خلافاتهم من أجل الوراثة فتعرض الى مضايقة السلاطين من جهة والى غضب الحلافة احياناً. كما نال في أكثر الاحيان رضى الاثنين معا.

<sup>(</sup>١) أبن الاثير، التاريخ الباهر، ص ٩٧ - ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٦٨٠.

<sup>(</sup>٢) كانت بلاد سيف الدين غازي تمتد انذاك من تكريت الى لبنان ومن الموصل الى حدود أذربيجان. «الصايغ، تاريخ الموصل، ٢: ٨٥».

<sup>(</sup>٣) و (٤) أبن الاثير، التاريخ الباهر، ص ٩٧.

دزدار: دز في اللغة التركية تعنى قلعة، فدزدار تعنى حاكم قلعة أو نائب قلعة.

ونظراً لما كانت عليه المدينة من أهمية استراتيجية وحربية واقتصادية فان نور الدين لم يتأخر في تلبية الدعوة، بل وأكثر من ذلك فان نور الدين وان لم توجه إليه الدعوة لاستلامها، فانه كان على الأرجح قد وضعها في حسابه قبل غيرها من المدن عندما استعد للاستيلاء على كافة بلاد أخيه سيف الدين بعد وفاته، وذلك لتحكمها في طرق المواصلات الرئيسية التي تربط بين شطري اتابكية سيف الدين حلب والجزيرة معا. لذلك سارع لاستلامها على الفور مصطحبا معه أكابر دولته ومنهم أسد الدين شيركوه ومجد الدين الداية وجمعاً من جنده. وجد في السير في طلب سنجار. ولما شارف المدينة حط رحاله وأرسل الى نائبها المقدم عبد الملك يعرفه بوصوله، وتجمع المصادر بأن دزدار سنجار كان في تلك الساعة قد استدعى الى الموصل لأن خبره مع نور الدين كان قد بلغ من بها بعد ان ترك ابنه شمس الدين نيابة عنه. فلما علم الأخير بمقدم نور الدين أرسل الخبر الى والده الذي كان وصل منطقة تل أعفر فعاد الى سنجار واجتمع بنور الدين وسلمه المدينة في أواخر سنة ٥٤٤ هـ/ ١١٤٩م. هذا وتفيد المصادر بان قطب الدين لما سمع بأخبار أخيه نور الدين سار من الموصل بصحبة أعوانه ونزل في تل اعفر وأرسل الى نور الدين ينكر عليه اقدامه هذا وأخذ ما ليس له ويهدده بالخروج قهراً ان لم يرجع اختياراً. وذُكر أن نور الدين لم يعبأ بالرسول ولا بمطالب أخيه ... وجرت اتصالات ومراسلات بين الأخوين انتهت بتنازل نور الدين لأخيه عن سنجار على ان يتسلم منه حمص، وعاد نور الدين بعد ذلك الى الشام آخذاً معه ما كان في خزائن سنجار من أموال<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص ٩٦ - ٩٧ - ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٥، ق٣، ص ٥٣٧. وبهذا الصدد يقول ابن الاثير في تاريخه: « ... وأخيراً تقرر الصلح وتسلم قطب الدين سنجار وسلم مدينة حمص والرحبة وبقي الشام لنور الدين وديار الجزيرة لأخيه واتفقا وعاد نور الدين الى الشام وأخذ معه ما كان قد ادخره أبوء من أموال وكانت كثيرة،

٥ - مصير صاحب سنجار - المقدم عبد الملك - بعد الاتفاق: وبعد اتفاق الأخوين وتسلم قطب الدين مدينة سنجار، لا بد وان نتساءل عن مصير دزدار سنجار - المقدم عبد الملك - وعن الفوائد التي جناها من خلال تأييده لنور الدين واستدعائه له. ان المصادر التي بين ايدينا، اطلعتنا على ان المقدم كان قد اقدم على مكاتبة نور الدين لعلمه ان الأخير سوف يقربه اليه ويثبته في منصبه ويزيده في اقطاعه، بل ويستفيد من قسم من الاموال والجواهر التي كانت في خزائن المدينة، والتي كان مؤتمنا عليها، والتي كان لا يعلم بقاديرها نور الدين لجهله بمعرفة اوضاع الموصل واعالها ولبقائه الدائم في بلاد الشام وعلى الاخص حلب وجوارها، ولعهده به بانه سوف يستطيع التغلب على اخيه قطب الدين لشجاعته وكثرة اتباعه ومؤيديه، ولعلمه ايضا ان قطب الدين كان على معرفة بكل شاردة وواردة في بلاد الموصل لانها كانت محور تجواله وترحاله في عهد ابيه سيف الدين وجده عاد الدين. فقد كان يعلم بما هو موجود في خزائن سنجار، والتي كانت بمجموعها تمثل خزائن بيت اتابك جميعها، وان لديه جريدة تتضمن مقاديرها(١). لذلك فها ان علم ولده شمس الدين - الذي كان ينوب عن والده في المدينة - بقدوم نور الدين حتى خاف على تلك الخزائن، فعمد في الحال الى فتحها واختار منها ما يعز وجوده من نفائس الجواهر واخاير الذخائر، وبعدها طلب الى نور الدين بدخول المدينة واشترط عليه الا يطالبه بشيء مما اخذه. فوافق نور الدين على طلبه وتسلم البلد واحتفظ المقدم

<sup>== «</sup>الكامل، ۱۱: ۱۱۱ حوادث سنة ۵٤٤ هـ. - ابن شداد، الاعلاق، ج٣، ق١، ص١٧١ ».

<sup>-</sup> شعس الدين محمد بن المقدم،... - ٥٨٣ه هـ/ ١١٨٧م، كان من أعيان امراء الدولتين النورية والصلاحية. وهو الذي سلم سنجار لنور الدين ثم تملك بعلبك وعصي على صلاح الدين الايوبي فيا بعد فعاصره الاخير حتى صالحه. وناب شعس الدين لصلاح الدين بدمشق. كان بطلا شجاعا عاقلا محتشاً، بنى العديد من الربط والمدارس في دمشق وسنجار وغيرها، قتل في موسم الحج لخلاف مع أمير حج العراق من قبل الخلافة وكان يومئذ يرأس بعثة حجاج صلاح الدين، «النعيمي، الدارس، ١٠ ٤٩٥ ».

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص١٩٠.

بما في يده وفاز به.

ولما بلغ قطب الدين الخبر بعث وزيره جمال الدين الاصفهاني، ليفرغ ما في الخزائن من اموال واقمشة وجواهر وكان معه جريدة تتضمن ذلك. وسار الوزير الى ان وافى نور الدين. وقيل انه قد جرت بين الرجلين مجادلة عنيفة في سنجار انتهت بتقرير الصلح الذي نص على ان يأخذ نور الدين الخزائن ويسند اليه ايضاً حكم الرقة والرحبة وحمص ويعطي اخاه قطب الدين مدينة سنجار (١). هذا وكان ابن الاثير قد قدر الأموال التي حلها نور الدين من سنجار فذكر: « ... وعاد نور الدين الى حلب ومعه خزائن سنجار على ستائة جمل ما خلا البغال وما فرقه على اولاد الملوك والامراء وستة وتسعين بغلا محملة ذهباً »<sup>(٢)</sup>. وتجدر الاشارة الى انه وان كانت هناك مغالاة في تقدير قيمة الاموال التي كانت مودعة في خزائن سنجار والتي اقتسمها نور الدين والمقدم، فالمقصود من هذا هو اظهار ما كانت عليه اتابكية آل زنكى من غنى وسعة ناتجين عن ازدهار في شتى ميادينها وعلى الاخص ميدان اقتصادها من جهة ، والفات النظر الى الأهمية التي كان يوليها الاتابكة ونوابهم هذه المدينة الحصينة. لقد فاز كل من نور الدين وعبد الملك بالمال، واذا كان نور الدين قد اخذ هذه الاموال وذهب بها الى حلب، فان قطب الدين، لم يصبر طويلا على تصرفات عبد الملك التي ابداها، فها ان تسلم امر المدينة حتى اطاح بالمقدم وابنه وسلم سنجار وغيرها من الأعال الى نائبه وقائده المفضل زين الدين على بن بكتكين (٣).

٦ - زين الدين علي بن بكتكين دزدار سنجار - وحدة الدولة
 الاتابكية: لوحظ من خلال سير البحث ان مكانة سنجار واهميتها

<sup>(</sup>١) ابن العديم، زيدة الحلب، ٢: ٢٩٦٪

<sup>(</sup>٢) ابن االاثير، التاريخ الباهر، ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٣) ابن الاثير، التاريخ الياهر، ص١٧٠.

كانت تتطلب أن يكون حكامها وعالها من الرجال الاقوياء، القادرين على كسب ثقة السكان ومحبتهم اولا، وعلى درء الاخطار التي تواجه المدينة وما جاورها ثانيا. ومن بين الذين كتب لهم ترؤس هذه المدينة كان زين الدين على بن بكتكين «كمشتكين »، ربيب آل زنكى، وتفيد الاخبار بأن علاقة زين الدين بالاتابك قطب الدين كانت عميقة الجذور وتعود الى ايام الطفولة. ولما سمحت الظروف بوصول الاتابك قطب الدين الى حكم الموصل، كان زين الدين قد بلغ اشده وغدا من امهر القادة البارزين في الدولة الاتابكية(١). لهذا اختاره قطب الدين واقطعه مدينة سنجار (٢). كما اقطعه عددا من المدن الهامة التي لم يستطع الاتابك الاشراف عليها بنفسه. واضاف اليه نيابة الموصل، وحكم زين الدين، واستبد بدولة سيده وصارت اكثر البلاد اقطاعا له، كاربل وشهرزور وقلاع المكارية والعادية وتكريت وسنجار (٣). وصف زين الدين بانه كان رجلا صالحا - من أصل تركى - لقب بكجك «أي القصير اللطيف» كان معروفا بالشجاعة، رؤوفا بالفقراء، لم يعرف الغدر قط (١٤). عاشت بلاد سنجار في عهده ازهي ايامها، حيث اشاع في ربوعها الأمن والعدل، فازدهر عمرانها، ونشطت مواردها، وحسنت بتدبيره احوالها، فعظم شأنه واستقام امره، وتحققت مجهوده آمال سكانها(٥).

<sup>(</sup>١) ابن العديم، زبدة الحلب، ٢٠ ت ٢٤٢ - ٢٦٥. كان نجم زين الدين قد بدأ يظهر على مسرح الاحداث في الجزيرة وخاصة في الموصل والبلاد الشرقية منذ سنة ٥٣١ه هـ/ ١١٤٤ م عندما اختاره عاد الدين زنكي والياً على تلك البلاد خلفا لنائبه نصر الدين جقر بن يعقوب الذي قتل في تلك السنة على يد ابن السلطان مسعود السلجوقي الملك الب أرسلان المعروف بالخفاجي، ويذكر ان عاد الدين كان كثير الثقة بزين الدين فاعتمد عليه «أبو شامة، الروضتين ١: ١١ » – وشارك زين الدين جنبا الى جنب مع قطب الدين في حرب الفرنج ورد غاراتهم وغزوهم واحتلال مواقعهم «أبو شامة، الروضتين، ١:

۱٤٧ ». (۲) ابن الاثير، الباهر، ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق۳، ص۵۵۵،

<sup>(</sup>٤) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص١٣٥٠

<sup>(</sup>٥) ابن القلانسي، ذيل تاريخ دمشق، ص ٢٨١ – أبو شامة، الروضتين، ٢١٠:١٠

<sup>-</sup> عاد الدين خليل: عاد الدين زنكي ص٢٤٠.

استمر زين الدين في الحكم الى سنة ٥٦٣ هـ/١١٦٨م بعدها ترك مهام عمله وارتحل الى بلده اربيل مسلم جميع ما كان بيده من أعمال الى سيده قطب الدين، وقيل ان سبب ذلك هو تدهور حالته الصحية واصابته بالعمى والطرش(١).

والدولة الاتابكية التي ظهرت مع ظهور عاد الدين الأول في سنة ٥٢١هـ/١١٢٧م كانت قد تمتعت بنوع من الاستقلال والتحرر وذلك بسبب ضعف الخلافة العباسية وانحلال الدولة السلجوقية خلال تلك الفترة، وان كانت هناك تبعية لهذين السلطانين فانها لا بد وان تكون اسمية ليس الا. واذا كانت هذه الدولة قد عاشت حرة دون رقيب او محاسب في معظم اوقاتها فانها قد عانت من خلافات ملوكها بسبب وراثة الملك بدسائس الحاقدين والوأشين المستفيدين الذين كانوا يسعون الى بذر الخلاف وتعميقه حتى ولو ادى ذلك الى قيام مناوشات وحروب بين ابناء البيت الواحد وهذا ما كان قد حصل بالفعل. ومع ان هذه الحروب كانت تؤدي الى انتصار فريق على آخر فان الرباط العائلي الزنكى سرعان ما كان يفرض نفسه ويحتم على الاطراف التصافح والتصالح ونسيان الماضي، وبالتالي التراضي فيا بينهم على أساس اقتسام أجزاء المملكة مع المحافظة على استمرار وحدتها وهيبتها تماما كها كان عليه الحال عندما اقتسم كل من نور الدين محمود وقطب الدين مودود دولة اخيها سيف الدين غازي الأول، واستقل كل منها في ناحيته -حلب والموصل - وعرفت كل ناحية انذاك باسم اتابكية. لذلك نقول أن تقسيم المملكة بين ابناء زنكي، كان من الوجهة القانونية، تقسيما صوريا. لأن نور الدين محمود صاحب الشام وحلب اصبح بعد التقسيم

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ١١: ٣٣١ حوادث سنة ٥٦٣ هـ.

<sup>-</sup> ابن خلكان، وفيات الاعيان، ٤: ١١٤، ويضيف ان زين الدين توفى في ذي القعدة من سنة ثلاث وستين وخميائة (نفس المصدر).

يمارس صلاحيات رئيس الدولة الواحدة الموحدة مع وجود اخيه الاصغر قطب الدين على بلاد الموصل سنجار واعالها، كما دلت على ذلك المعلومات التي استقيناها من المصادر التي ارخت لهذه الفترة – فسلطة قطب الدين كانت لا تتعدى كونها سلطة ادارية مركزية وكالية فقط ويستدل على ذلك من وجوه عدة منها:

1 - أن نور الدين كان في سنة ٥٥٦ هـ/١٥٧ م قد الغى الضريبة المعروفة بضريبة المظالم عن المدن الواقعة ضمن دولته اجمع والتي تضررت من حوادث الزلازل التي حصلت في هذه السنة، وتفيد الأخبار بأن نصيب سنجار من هذا الاعفاء قدر بمبلغ الف دينار كانت تدفعه الى خزانة الدولة الأتابكية سنوياً(١). مع العلم أن سنجار كانت في هذه الفترة من أعال قطب الدين مودود.

٢ - انه بعد وفاة قطب الدين في سنة ٥٦٥ هـ/١١٧٠م اختلف أبناؤه على وراثة الملك الذي كان بيده. ونقلت الأخبار أن نور الدين تدخل في الأمر وحسم الخلاف ووفق بين الأخوة قهراً ام طوعاً ونصب على البلاد من كان يرغب هو نفسه فيه، وثبته في الملك، واختار له المدبرين والقضاة وما شابه ذلك (٢).

<sup>(</sup>۱) ورد هذا النص المترجم في مؤلفات المستشرق الفرنسي - ايلي سييف - بعنوان نور الدين -. وذكر أنه استيقى هذه المعلومات من كتاب الروضتين لأبي شامة من حوادث سنة ٥٥٢ هـ/ ١١٥٧م، ولدى اطلاعنا على هذا المصدر لم نلحظ أية اشارة الى ذلك.

<sup>(</sup>٢) أبو شامة، الروضتين، ١: ١٨٨ حوادث سنة ٥٦٦ه. جاء في دائرة المعارف للبستاني، مجلد ٥، ص ٤٨٨، انه بعد وفاة عاد الدين زنكي الأول انقسمت بلاده الى أتابكيتين: الشام وعليها ولده نور الدين مجود، والموصل وعليها ولده سيف الدين غازي الاول، والصواب هو أنه بعد وفاة عاد الدين تسلم ملك البلاد جميعها ولده الاكبر سيف الدين غازي وبعد وفاة هذا الاخير قسمت البلاد بين أخويه نور الدين وقطب الدين مع المحافظة على وحدة الدولة وسلطانها كما بينت ذلك اعلاه.

## ثانياً - سنجار اتابكية مستقلة

الدين بن قطب الدين: وتعود المصادر لتتوقف ثانية عن ذكر اسم من الدين بن قطب الدين: وتعود المصادر لتتوقف ثانية عن ذكر اسم من اسند اليه حكم بلاد سنجار بعد رحيل زين الدين علي بن بكتكين. واغلب الظن ان اتابك قطب الدين كان قد أشرف بنفسه على ادارة شؤون المدينة وأطرافها خلال السنوات التتي سبقت وفاته أو أنه أوكل ذلك الى نائبه الأمير فخر الدين عبد المسيح، الذي اصبح بعد زين الدين القيم الوحيد على أمور الدولة قاطبة. وسيان اكان هذا ام ذاك فلذي تجدر الاشارة اليه هو ان سنجار التي كانت من أعال قطب الدين وتحت سيادة نور الدين اصبحت مثار خلاف كبير تطور الى حرب مسلحة بين آل زنكي ورثة قطب الدين وذلك بعد وفاة الأخير التي مسلحة بين آل زنكي ورثة قطب الدين وذلك بعد وفاة الأخير التي حصلت في سنة ٥٦٥ هـ/١١٧٠ م وجرت احداث هذه الحرب على أرض سنجار حيث حوصرت المدينة ونالها من أمور القوم اوخم العواقب.

وتشير النصوص التاريخية المعاصرة للاحداث الى ان قطب الدين كان قد اوصى بحكم ما بيده من أعال لولده الأكبر عاد الدين، وكان فخر الدين عبد المسيح يخاف عاد الدين لهيبته وسطوته فاتفق والخاتون زوجة قطب الدين – ابنة حسام الدين تمرتاش – وبعض الامراء فردوا قطب الدين عن رأيه قبل موته واستحضروا الامراء الآخرين واستحلفوه لولده سيف الدين غازي الثاني الثاني ومات قطب الدين وتسلم

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ٣٦٢٠:١١ حوادث سنة ٥٦٦هـ، والتاريخ الباهر، ص ١٤٦٠.

<sup>-</sup> ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٧٢.

سيف الدين غازي واستبد به فخر الدين عبد المسيح، وعلم بذلك نور الدين محود - رئيس دولة اتابكة - الموصل وحلب معاً - وكان كها تفييد المصادر - يكره عبد المسيح لخشونته واستبداده، فعزم على اعادة ترتيب امور بلاد الموصل وسنجار وأعها من جديد وحسما تقتضي مصلحة الدولة الاتابكية العليا التي يرأسها. كها وضع نصب عينيه ابعاد فخر الدين من التلاعب بأولاد اخيه وقال: « ... انا اولى بتدبير اولاد اخي وملكهم » (۱). وركب في عسكره وقصد الموصل. وما ان سمع فخر الدين بمسيره حتى امر القادة العسكريين بالاسراع في تنظيم دفاعات الموصل وبلاد سنجار، واعلن التعبئة العامة في صفوف الجند وتهيأ للاقتتال مع نور الدين. في هذه الاتناء، كان عبد المسيح قد المس عطف اهل سنجار ومجبتهم للاتابك نور الدين وابن أخيه عاد الدين فخاف على نفسه منهم، وأرسل الى المدينة مجموعات كبيرة من عسكر الموصل ليمنع أي تحرك من جانب أهلها لصالح نور الدين أولا وليمنع الموصل ليمنع أي تحرك من جانب أهلها لصالح نور الدين أولا وليمنع كتائب نور الدين من دخول سنجار وردها على اعقابها ثانياً.

وصل نور الدين المدينة وفرض عليها الحصار ونصب عليها الجانيق. وجرت بين الطرفين اشتباكات عنيفة ومتفرقة داخل أسوار المدينة وخارجها، ورغم ما بذله قادة فخر الدين من مقاومة، فان عساكر نور الدين أفلحت في دخول المدينة وتمكنت من الاستيلاء عليها ونودي فيها بالأتابك عاد الدين رئيساً (٢).

<sup>(</sup>۱) أبو شامة، الروضتين، ١: ١٨٧ حوادث سنة ٥٦٦ هـ - ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٧٣.

<sup>-</sup> حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام السياسي، ٤: ٧٨ - ويضيف أبو شامة نقلا عن القاضي ابن شداد بأن عبد المسيح كان نصرانياً ثم أسلم، وقيل بتي على نصرانيته، وانه نكل بأرباب العلم وآذى المسلمين، وتقاعس في مجاهدة الفرنج لهذا اثار عليه غضب نور الدين وحقده «الروضتين ١٥٨١ ».

<sup>(</sup>٢) ابن العديم، زبدة الحلب، ٢: ٣٣٢ حوادث سنة ٥٦٦هـ.

أبو شامة، الروضتين، ١: ١٨٨ حوادث سنة ٥٦٦هـ - ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١،
 ص١٧٦٠.

ومن سنجار ارتحل نور الدين بجموعه نحو الموصل لاسقاط فخر الدين وتأديب أعوانه، وتشير الأخبار ان الأخير استنجد بأمراء النواحي. فلبوا طلبه وكاتبوا نور الدين وأشاروا عليه بالابتعاد عن الموصل وفك الحصار عنها وابقاء المدينة على ابن أخيه - سيف الدين غازي - واعطاء سنجار لعاد الدين، وعدم الإساءة الى فخر الدين عبد المسيح، كما تمنوا عليه باعطاء الأخير اقطاعا يكون له في المستقبل(١٠). وسار نور الدين من الموصل قاصدا الشام فعرج على سنجار - التي أصبحت لعاد الدين - فتفقد أحوالها وأرشد صاحبها، وأشرف بنفسه على إعادة تعميرها، فذكر أنه أمر بإعادة عارة الأسوار وترميم البنيان، وقام بسلسلة من الاجراءات التي ترمي الى تثبيت أقدام عاد الدين في حكم المدينة، فعزل وولى في الادارة والقضاء. ومن هذه التدابير كان اسناد منصب القضاء في المدينة (بالإضافة الى نصيبين والخابور) الى الشيخ شرف الدين بن أبي عصرون، وبعد أن اطأن الى سلامة الأوضاع سار قاصدا الشام (١٠).

٢ - عاد الدين بن مودود ينشىء أتابكية سنجار: التوزيع الذي

<sup>(</sup>۱) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص١٥٠، الكامل، ١١: ٣٦٣ حوادث سنة ٥٦٦هـ - ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٧٥. أما ابن العبري فقد ذهب الى القول بأن عبد المسيح هو الذي طلب من نور الدين ان يقطمه اقطاعا مرضياً يكون عنده في الثام لقاء ان يسلم إليه الموصل، وان نور الدين اجابه الى ذلك، ثم اصطحبه معه عند رجوعه الى حلب، «تاريخ مختصر الدول، ص ٢١٤».

<sup>•</sup> كان فخر الدين عبد المسيح قد طلب النجدة من أتابك شبس الدين ايلدكر صاحب بلاد الجبل وأذربيجان وآزن. فأشار هذا الاخير على نور الدين بالابتماد عن الموصل لأنها للسلطان وانتهى الامر بالاتفاق المبين اعلاه. «ابن الاثير، الكامل، ١١: ٣٦٣ حوادث سنة ٥٦٦ هـ - ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٧٥ ». ويضيف أبو شامة بأن نور الدين لم يلتفت الى طلب صاحب بلاد الجبل وقال للرسول: «قل لصاحبك: انا أرفق ببني أخي منك فلا تدخل نفسك بيننا ». ويتابع فيقول: «وبعد ان تم الاتفاق بين نور الدين وفخر الدين، قدم نور الدين جميع ما تركه أخوه قطب الدين بين أولاده (أولاد اخيه) بقتضى الفريضة ثم سار الى الشام ومعه عبد المسيح بعد ان غير قطب المد وساه عبد الله وأقطعه اقطاعا كثيراً، «الروضتين، ١: ١٨٨ ».

<sup>(</sup>۲) أبو شامة، الروضتين، ۱: ۱۸۹.

وافق عليه نور الدين لبلاد الموصل وسنجار أو الذي اعتمده من تلقاء نفسه ما كان إلا خدمة لمصالحه وتتويجا لسياسته الرامية الى اخضاع امراء النواحي لسلطانه ومشيئته. إذ ليس من مصلحته ان يرى في تلك النواحي اميراً أو ملكاً قوياً بشعبه وبأرضه وان تقسيم الموصل وأعالها بين ابني أخيه ما هو إلا تدبير قصد منه – اذا صح قولنا – وجود ملكين ضعيفين، يكون باستطاعته التلاعب بها متى شاء وانى شاء. وهكذا شاءت الظروف ان انشقت سنجار عاكان يسمى بأتابكية الموصل وتسلمها عاد الدين من عمه نور الدين منشئا فيها أتابكية جديدة مستقلة عرفت باسم اتابكية سنجار ، استمرت من سنة ٢٦٦ه هـ/ ١١٧١م الى سنة ١٦٦٠هـ/ ١٢٢٠م، حين أزالها الأيوبيون وألحقوها طيلة هذه الم الماء الملوك الذين تعاقبوا على حكم هذه الأتابكية طيلة هذه الم المدة.

- عاد الــــدين زنكي ابو الفتـــح بن مودود، ٥٦٦ هـ عاد الـــدين زنكي ابو الفتــح بن مودود، ٥٦٦ هـ عاد الــدين زنكي ابو الفتــح بن مودود، ١١٩٧ هـ -
- قطب الدين محمد بن عاد الدين زنكي ، ٥٩٤ ٦١٦ هـ/ ١٩٩٧ ١٢١٩ م.
- عاد الدين: شاهنشاه بن قطب الدين محمد، ٦١٦ ٦١٦هـ/ ١٢١٩ - ١٢١٩م.
- جلال الدين محمود بن قطب الدين محمد ، ٦١٦ ٦١٧ هـ/ ١٢١٩ ١٢١٩ م. (١).

أن الله جلال الدين مجود بن قطب الدين، كان قد ورد عند ابن الاثير باسم فروخ شاه عمر «ابن الاثير، الكامل، ١٢: ٣٤٣».

<sup>(</sup>١) البستاني، دائرة المعارف، ٥: ٨٤٨٠

<sup>•</sup> أصبحت بلاد الموصل وسنجار أتابكيتين الاولى عرفت بأتابكية الموصل وعليها سيف الدين غازي الثاني المتدت الى سنة ٦٦٠ هـ/ ١٢٦٢م جين ازالها المغول وقتلوا آخر ملوكها الصالح اسماعيل بن بدر الدين لؤلؤ. والثانية اتابكية سنجار التي نحن بصدد التحدث عنها، والى جانب هاتين الاتابكيتين:

وتسلم عاد الدين مهام منصبه في بلاد سنجار، وما هو إلا وقت قصير حتى واجهته هموم عديدة أتنه من جهات مختلفة، كانت لها أثارها السلبية على المدينة وأهلها نعرضها فيا يلي:

## ٣ - أوضاع أتابكية سنجار في عهد عاد الدين:

أ - سيف الدين غازي الثاني صاحب الموصل يحاصر سنجار: وما ان فارق نور الدين محود الحياة في سنة ٥٦٩ هـ/ ١١٧٤م حتى وجد ابنه الصالح اسماعيل وحاشيته انهم وجها لوجه أمام أطهاع الأيوبيين وعلى رأسهم السلطان صلاح الدين - أحد قادة نور الدين الكبار - وكان السلطان الأيوبي قد استولى على مصر وبعض بلاد الشام «حمص وحماه» وراح يهدد الصالح ويحاصر بلاده وأمام هذا الوضع المتردي طلب الصالح النجدة من ابني عمه أصحاب الموصل وسنجار.

وتشير المعلومات ان صلاح الدين كان يطمع في السيطرة على كافة بلاد الشام والجزيرة أي ملك آل زنكي بأكمله. فبعد ان تأكد من تثبيت أقدامه في أكثر مدن الشام، كاتب امراء الجزيرة بالتعاون معه وزين لهم انه يشاركهم في السراء والضراء. وراح يخيفهم من خطر الوجود الصليبي الجاثم فوق ثغور الجزيرة، وطالبهم بتكوين قوة اسلامية موحدة في جزيرتهم من الموصل وسنجار وجزيرة ابن عمر واربل لتلافي هذا الخطر(۱). وأظهر لهم حسن نواياه وأنه ما زال خادماً مطيعاً لآل زنكي وقائداً من قواد كتائبهم، ومن بين من اتصل بهم في الجزيرة كان عاد الدين صاحب سنجار، وترددت الرسل بين الرجلين فوثقت الصلة بينها، وكان صلاح الدين قد وعد عاد الدين ان هو سار معه

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام السياسي، ٤: ٧٩.

فسوف يساعده على ضم بلاد الموصل الى أعاله. لذلك فها ان وصل الى عهاد الدين طلب الصالح اسهاعيل بن نور الدين رفضه وتمنع عن تلبية دعوته (۱). في حين استجاب له صاحب الموصل الأتابك سيف الدين غازي.

قنع العاد عن نصرة الصالح أثار غضب أخيه سيف الدين، فحمل عليه قاصداً إقناعه أو تأديبه وأخذ بلاده منه بعدما علم بما جرى بينه وبين صلاح الدين فوصل سنجار وترددت الرسل بينه وبين أخيه ولما لم تفلح حاصر المدينة وشدد عليها. وكان في الوقت نفسه قد سير نجدة الى حلب بقيادة أخيه عز الدين مسعود. وان الأخير التقيى بعساكر صلاح الدين في منطقة قرون حماه وهزم، ويفيد ابن العديم انه لما وصل خبر كسرته الى أخيه سيف الدين غازي وهو محاصر سنجار، اضطر الى مصالحة أخيه عاد الدين ورجع الى الموصل وراح يجمع عساكره ويستعد لمواجهة الأيوبيين (٢). في حين عكف عاد الدين على إعادة ترتيب أمور بلاده ومواساة من لحق به الأذى.

ب - عاد الدين يقايض سنجار بحلب - عز الدين مسعود يمتلك سنجار: كان صاحب الموصل، سيف الدين غازي الثاني، يرغب في ان يجعل الملك من بعده لولده القاصر معز الدين سنجرشاه، فامتنع عليه أخوه عز الدين مسعود قائد عساكره وأيده في امتناعه بعض الأمراء ومنهم: مجاهد الدين قياز وطالبوا الأتابك باسناد الملك اليه «أي الى

<sup>(</sup>١) ابن العديم زبدة الحلب، ٣: ٣٣ - ابن خلدون، تاريخه مجلد ٥، ق٣ ص٥٧٠٠

كان الايوبيون في خدمة الدولة الاتابكية النورية ومن قادتها البارزين. أقاموا دولتهم في مصر على أنتاض الدولة الفاطمية. وبعد وفاة نور الدين سعى صلاح الدين، الى الاستقلال بملكه في مصر والشام والجزيرة واستطاع ذلك، ودام حكم الدولة الأيوبية في بلاد الشام الى سنة ١٦٥٨ هـ/ ١٢٦٠م حين تضى السلطان المغولي هولاكو على آخر ملوكها الناصر يوسف بن محمد الايوبي. بينها استمر ملكهم في حصن كيفا الى أبعد من ذلك بمئة سنة. «العزاوي، تاريخ النقود العراقية، ص١٩٦٥».

٢) ابن المديم، زبدة الحلب، ٣: ٣٣ - ٣٤ - ابن الاثير، الكامل، ٢١: ٤٢١، حوادث سنة ٥٧٠ هـ.
 ١بن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ٣: ٢٥٠.

عز الدين »، وذلك لكبر سنه وحسن سياسته وكفايته سيا وان صلاح الدين قد تمكن بالشام وقويت شوكته وبات يهدد سائر الديار الشامية والجزيرة «حلب والموصل» كها طالبوه بان يعطي ابنيه بعض البلاد ويكونان بتدبير أخيه عز الدين. قيل ان سيف الدين استجاب للطلب وحلف الناس لأخيه (۱). وتوفى سيف الدين مجلول سنة ٢٧٥هـ/ وحلف الناس لأخيه سنة صاحب حلب الصالح اسماعيل، بعد ان أوصى بملكه الى عز الدين مسعود صاحب الموصل (٦). ولما علم صاحب سنجار ما آل إليه أمر بلاد حلب عز عليه ذلك وأحب أن يكون له الأمر في تلك الجهات، لمكانتها وغناها. ولما لم يستطع اقناع أخيه عز الدين بتركها له، أرسل إليه يطلبها منه مقابل ان يعوض عليه عز الدين بتركها له، أرسل إليه يطلبها منه مقابل ان يعوض عليه

(١) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص١٨١٠

(٢) هذه اساء الملوك الاتابكيين الذين حكموا الموصل مع تواريخ حكمهم ووفياتهم كما أوردتها مجلة سومر وكما تأكدت من خلال سير البحث.

- عاد الدين زنكي بن آق سنقر ٥٢١ - ٥٤١ هـ/ ١١١٢٧ - ١١٤٦م حكم الموصل وسنجار. - سيف الدين غازي الاول ابن عاد الدين ٥٤١ - ٥٤٤ هـ/ ١١١٤٦ - ١١٤٩م، حكم الموصل

- قطب الدين مودود بن عاد الدين ٥٤٤ - ٥٦٥ هـ/ ١١٤٩ - ١١٧٠م حكم الموصل وسنجار.

- سيف الدين غازي الثاني بن مودود ٥٦٥ - ٥٧٦ هـ/ ١١٧٠ - ١١٨٠م حكم الموصل فقط.

- عز الدين مسعود الأول بن مودود ٥٧٦ - ٥٨٩ هـ/ ١١٨٠ - ١١٩٣م حكم الموصل فقط.

- نور الدين أرسلان شاء الاول بن مسعود الأول ٥٨٩ - ٦٠٧ هـ/ ١١٩٣ - ١٢١٠ م الموصل فقط.

- الملك القاهر عز الدين مسعود الثاني ابن أرسلان شاه، ٦٠٧ - ٦١٥ هـ/ ١٢١٠ - ١٢١٨م، حكم الموصل فقط.

- نور الدين أرسلان شاه الثاني ابن القاهر، ٦١٥ - ٦١٦هـ/ ١٢١٨ - ١٢١٩م حكم الموصل فقط.

ناصر الدین محمود ابن القاهر، ٦١٦ - ٦٣١ هـ/ ١٢١٩ - ١٢٣٤ م، حكم الموصل فقط.
 «مجلة سومر، مجلد ٢، ج١، ص٣٣، سنة ١٩٤٦».

مقال بقلم داود الجلبي بعنوان: الملك بدر الدين لؤلؤ والاثار الاسلامية القديمة في الموصل «وكان قد أشير على الصالح ان يوصي لاين عمه عاد الدين لأنه زوج أخته فرفض بحجة ان عز الدين له من الأموال والعساكر ما يقدر على حفظ حلب وأثبت من عاد الدين « ... ومتى ذهب ذهب الجميع فاستحسنوا رأيه ».

«ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ٦: ٨٩ ».

بسنجار، وهدده ان هو لم يفعل ذلك فانه سيسلم بلاد سنجار الى صلاح الدين فلا التهديد، كانت له نتائج خطيرة عند عز الدين أدرك من خلاله انه متى أخذ صلاح الدين بلاد سنجار – وكانت تتحكم بطريق الموصل – حلب – يستطيع وبسهولة ان يمد نفوده الى كلا المدينتين المذكورتين ويستولي عليها دون عناء . لهذا قلق عز الدين وخاف، وتخوف معه أنصاره ومعاونوه ومن بينهم – مجاهد الدين قايماز . فأشاروا عليه بقبول الطلب (٢) . وتم ذلك وتسلم عاد الدين حلب وأخذ عز الدين سنجار وأناب عليها أخاه امير اميران هندو، وعاد الى الموصل (٣) . وفي هذا الجال قال ابن العديم:

« ... وتخلى عاد الدين عن سنجار وتحالف مع أخيه عز الدين مسعود على ان تكون حلب وأعالها لعاد الدين، وسنجار وأعالها لعز الدين وان ينجد كل واحد منها صاحبه (١) ».

صحيح ان بلاد سنجار كانت تتمتع بأهمية استراتيجية وبموارد اقتصادية مشجعة وبمواطنين قادرين الا انها لم تكن لتضاهي بالفعل بلاد حلب لا من قريب أو بعيد وهذا ما دفع بعاد الدين الى المطالبة بها بالحاح وبمقايضتها بسنجار. إلا انه سرعان ما أصيب بخيبة أمل كبيرة لأنه ما أن وضع يده على المدينة حتى وجد خزائنها صفرا من الأموال، وقلعتها خالية من الرجال والسلاح وزاد في همومه انه أصبح يجاور سلطانا قوياً، لا يجد أية وسيلة للحد من مداخلاته الا وهو الناصر

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص ١٨١، الكامل، ١١: ٤٧٥، حوادث سنة ٧٧٥ هـ.

<sup>(</sup>٢) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ٤٧ حوادث سنة ٧٧٥ هـ.

٣) ابن العبري، تاريخ مختصر الدول، ص ٢١ - ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ٦: ٢٨. - ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٥، ق ٣، ص ٦٥٩ - محمد العمري، منهل الاولياء ١: ١١٦.

<sup>(</sup>٤) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ٥٢ حوادث سنة ٥٧٨ هـ.

<sup>-</sup> Grousset, R, Histoire des croisades..., 2: 685.

<sup>-</sup> Runciman. Steven, A history of the crusades, 2: 433.

صلاح الدين بن أيوب(١).

ج - صلاح الدين بن أيوب يستولي على سنجار: في هذا الوقت كان ابن أيوب يتأهب لأخذ ما تبقى من بلاد الشام ولوضع يده على الجزيرة، وراح يختلق الأعذار لتحقيق أطهاعه، فادعى انه قد بلّغ ان المواصلة (أهل الموصل)، كانوا قد كاتبوا الفرنج واتفقوا معهم على قتاله فجعل ذلك حجة عليهم، وسار اليهم فنزل حلب وكانت لصديقه عهد الدين زنكي، ويفيد ابن العديم، ان عهد الدين اتصل بصلاح الدين أثناء وصوله الى حلب وتحادث معه وقال له: « ... امض الى سنجار وخذها، وادفعها الي، وأنا أعطيك حلب (٢) »، ويظهر ان لهذه العبارة أكثر من دلالة ومعنى وعليها نفيد ان صلاح الدين حين أقدم على أكثر من دلالة ومعنى وعليها نفيد ان صلاح الدين حين أقدم على حصار حلب أولاً رغم أنها لصديقه كان يقصد من ذلك هدفين اثنين:

أولاً: افساد التحالف الذي كان قد تم بين الأخوين صاحبي حلب والموصل، عاد الدين وعز الدين عقب المقايضة السالفة الذكر، وإبعاد عاد الدين عن مساعدة أخيه عز الدين عندما يسير ابن أيوب إليه.

ثانياً: بوقوف عاد الدين على الحياد، يسهل على ابن أيوب أخذ الموصل وسنجار، ومتى تم له ذلك أصبح من اليسير عليه ان يبطش بعاد الدين وينهي ملكه في حلب، ولتحقيق هذه الأهداف رأى صلاح الدين ان يستجيب لعاد الدين ويقصد بلاد سنجار، وسار ابن أيوب في عساكره، حتى وافى الموصل. ولما لم يظفر بها رحل عنها الى سنجار، في هذه الأثناء كان عامل سنجار امير اميران هندو – أخو عز الدين مسعود قد

<sup>(</sup>١) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ٥٦ حوادث سنة ٥٧٨ هـ.

<sup>(</sup>٢) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ٥٦ حوادث سنة: ٥٧٨ هـ.

وصله خبر صلاح الدين، فعمد الى ترتيب العساكر في مواقعها وأجرى التحصينات واستعد للقتال، وذكرت الأخبار بأن السناجرة استبسلوا في الدفاع عن مدينتهم استبسالاً ضايق العسكر الصلاحي وأثر فيه، ولما تأكد لصلاح الدين عجز قواته عن اقتحام المدينة وخرق دفاعاتها، عمد الى اتباع أساليب السياسة والحيلة، فاتصل ببعض امراء المدينة من الأكراد الزرزارية واشتراه بالمال، وقيل أطمعه في نيابة حكم المدينة ان تم له فتحها، وقيل أيضاً ان هذا الأمير هو الذي كاتب صلاح الدين وخامر معه وأشار عليه بقصده من الناحية التي بها ليسلم اليه البلد(۱)، وربا كان هذا الرأي الأخير معقولاً إذا كان من الصحيح ان كلا الرجلين، صلاح الدين والأمير الزرزاري، كانا من الأكراد.

وقصد ابن أيوب ناحية الأمير الكردي «وكانت تعرف بالباشورة»، ليلا وتسلمها منه، ولما علم اميرها بما جرى، استكان لساعته وخضع وطلب الأمان فأمن (٢). ويلاحظ ان ابن الأثير كان قد انتقد موقف صاحب سنجار امير اميران وحمله مسؤولية سقوط المدينة بعد المدافعة الشديدة عنها في البداية، فيقول: « ... ولو قاتل شرف الدين عن تلك الناحية لأخرج العسكر الصلاحي عنها ولو امتنع بالقلعة لحفظها ومنعها، ولكنه عجز فلما طلب الأمان أجابه صلاح الدين اليه (٣)». وتسلم صلاح الدين المدينة واستناب فيها الأمير سعد الدين بن معين الدين انر وكان من أكابر القوم وأحسنهم (١٠). وقيل انه استناب ابن اخيه

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ١١: ٤٨٧ حوادث سنة ٥٧٨.

 <sup>(</sup>۲) يقول ابن العديم ان الامير الكردي كان يقيم في برج من أبراج المدينة فسلمه الى صلاح الدين فضعفت نفس واليها اميراميران فسلمها بالامان «زبدة الحلب، ٣: ٥٨ - ٥٩ ».

<sup>(</sup>٣) ابن الاثير، الكامل، ١١: ٤٨٧ حوادث سنة ٥٧٨.

<sup>(</sup>٤) ابن الاثير، الكامل، ١١: ٤٨٨ حوادث سنة ٥٧٨ - ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٠٠.

تقي الدين عمر (١). وفي هذا الحدث ذكر ابن العبري في تاريخه في حوادث سنة ٥٧٨ هـ فقال: «... وفيها سار صلاح الدين الى الديار الجزيرية فملك الرها وحران والرقة وقرقيسيا وعرابان ونصيبين، وسار الى الموصل بأسلحة كثيفة فلقي صعوبة في امتلاكها فعاد الى سنجار فملكها (١). وبعد ذلك غادر شرف الدين سنجار بصحبة أعوانه وأفراد حاشيته قاصدين الموصل وقيل ان صلاح الدين سير معهم حامية من عسكره رافقتهم الى هناك وكانوا مكرمين معززين (٣). وأفادت الأخبار بان جند صلاح الدين انتقموا من سكان المدينة، فور دخولهم اليها فاستباحوهم ونهبوهم وان ابن أيوب عجز عن منعهم من ذلك (١).

د - عودة سنجار الى عهد الدين: وهكذا تحقق الشطر الأول من سياسة صلاح الدين لأخذ بلاد الجزيرة وحلب. من حيث انه أبعد عهد الدين عن مساندة أخيه عز الدين في سنجار، فوقف عهد الدين مكتوف اليدين لم يبد أي تحرك إزاء الأحداث التي عانتها سنجار - كه رأينا - وبقي على ابن أيوب ان ينجز الشطر الثاني الرامي الى أخذ حلب. وكان ذلك أمراً ميسوراً.

ويستفاد مما ذكره ابن الأثير بأن هناك خلافاً قد حصل بين صاحب حلب وصلاح الدين قبل أو بعد سقوط سنجار. وربما كان بسبب العنف الذي اتبعه جند ابن أيوب في المدينة حيث لم يرض عاد الدين عن هذا التصرف الجائر - الذي لم يدخل في نطاق الاتفاق -، وعلى أثر هذا

<sup>(</sup>١) ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ٦: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) ابن العبري، تاريخ مختصر الدول، ص٢١٩ حوادث سنة ٥٧٨هـ.

<sup>-</sup> النعيمي، الدارس في تاريخ المدارس، ٢: ١٨١.

<sup>-</sup> Grousset. R. Histoire des croisades..., 2: 714.

<sup>(</sup>٣) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٨٠.

<sup>-</sup> رنسيان، تاريخ الحروف الصليبية، ٢: ٧٠١.

<sup>(</sup>٤) رنسيان، تاريخ الحروب الصليبية، ٢: ٧٠١.

الخلاف سار صلاح الدين قاصداً حلب مختلفاً الأعذار فحاصرها فطلب صاحبها من بعض مؤيدي ابن أيوب ويدعى الأمير حسام الدين طان بن غازي الياروقي. التدخل في الصلح وابعاد الخطر فتدخل وتقرر ذلك (١). إلا أن بعض المصادر أوضحت أن عاد الدين طالب صلاح الدين بالاتفاق السابق بينها والقاضى باعطائه سنجأر لقاء تسليمه حلب. « ... وطالبه عاد الدين ان يعوّضه عن حلب سنجار ونصيبين والخابور والرقة وسروج فأجابه الى ذلك(٢). وقيل ان عهاد الدين كافأ الأمير حسام الدين طهان على جهوده فأعطاه مدينة الرقة « . . وتم الاتفاق على ان يأخذ الناصر صلاح الدين حلب وأعالها ويعطي عهاد السدين سنجسار والخسابور ونصيبين وسروج، وان يكون لطهان الرقة (٣) ». وعاد عاد الدين الى ادارة شؤون سنجار من جديد بعد ان اتسع نطاق ملكه فشمل بلاداً جديدة واستمر في الحكم هذه المرة وبصورة متواصلة من سنة ٥٧٩هـ/ ١١٨٣م الى وفاته في سنة 390 هـ/ ١١٩٧ م.

والذي تجدر ملاحظته هو أن المعلومات اختلفت لجهة تأريخ عودة عاد الدين من حلب إلى سنجار . ففي حين ذهب بعضها الى انها كانت في سنة ٥٧٩ هـ/ ١١٨٣ م ، ذهب البعض الآخر الى انها تمت في سنة

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ١١: ٤٩٧ حوادث سنة ٥٧٥ هـ - أحمد ابن الحنبلي، شفاء القلوب، ص١٠٥٠.

<sup>(</sup>٣) سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، ج ٨، ق٢، ص٤٥٧ حوادث سنة ٥٧٩هـ.

<sup>--</sup> ابن خلدون، تاریخه، مجلد ه، ق۳، ص ۵۷۹. - Grousset. R. Histoire des croisades..., 2: 720,

<sup>(</sup>٣) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ٦٦ حوادث سنة ٥٧٩ هـ.

<sup>-</sup> ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ٦: ٢٩.

رامباور، معجم الانساب والاسرات الحاكمة، ١: ٥٣.

<sup>(</sup>٤) ابن الاثير، الكامل، ١٣: ١٣٢ حوادث سنة ٥٩٤ هـ.

وقيل حسام الدين طمان بن عبد الله النوري صاحب الرقة «أحمد ابن الحنبلي، شفاء القلوب في مناقب بنى أيوب، ص١٠٥ ».

<sup>(</sup>٥) ابن الاثير، الكامل، ١٢: ١٣٢ حوادث سنة ٥٩٤ هـ.

٥٨٣ هـ/ ١١٨٧ م (١). وكان للسياسة التي اتبعها عاد الدين مع صلاح الدين آثارها السلبية على سمعة آل زنكي في بلاد الشام والجزيرة. فالشاميون ومن ثم الحلبيون كانوا ينظرون الى ابن أيوب مجرد خادم من خدام أسيادهم الزنكيين وهذا ما تفوه به صلاح الدين نفسه عندما قدم من مصر الى الشام بحجة حماية ملك الصالح اسماعيل بن نور الدين. كما كانوا يقولون بأحقية آل زنكي الدائمة في الملك والسيادة. لذلك هالمم بل وعز عليهم ان يروا أحفاد زنكي يستكينون هذه الاستكانة ويرضخون لخدامهم فراحوا يوجهون الى عاد الدين الانتقادات الجارحة التي تنال من هيبته وسمعته. فنظموا فيه الاهازيج الشعبية المليئة بعبارات التجريح والتوبيخ وطافوا ينشدونها في طول مدن حلب وعرضها (٢).

ونود ان نقول هنا ان إعادة سنجار وتوابعها الى عاد الدين بهذه السهولة، رغم ادراك صلاح الدين لأهميتها، كان مرده هو اعتقاد ابن أيوب ان باستطاعته أخذها من عاد الدين متى شاء، لأنه كان في نظره مجرد نائب له أو وكيل عنه على تلك الجهات ليس إلا. واذا كان ابن أيوب قد نظر الى ابن زنكى بهذا المنظار، واعتقد فيه هذا الاعتقاد

<sup>-</sup> أحمد ابن الحنبلي، شفاء القلوب، ص١٠٥٠

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الأعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٨٢.

<sup>-</sup> ابن الفرات، تاریخه، مجلد ٤، ج٢، ص١٤٠.

<sup>(</sup>٢) ابن العديم زبدة الحلب، ٣: ٦٨ حوادث سنة ٥٧٩هـ.

ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ٦: ٩٥.

رنسیان، تاریخ الحروب الصلیبیة، ۲: ۷۰۳.

<sup>-</sup> Runciman. A History of The crusades. 2: 435.

يقول أحمد ابن الحنبلي انه بعد ان سلم عاد الدين حلب الى صلاح الدين، سار من يومه الى سنجار وكان أهل حلب قد جعلوا له صابونا وثيابا تحت القلعة وصاحوا به: يا فاعل، يا صانع، انزل اغسل الثياب من الخانيث، وعملوا الاشمار، وغنوا بها في الاسواق ومنها.

وبعت بسنجار خير القلاع ثكلتك من بائع مشتري «شفاء القلوب، ص١٠٥».

فاننا نوضح بان عاد الدين - كما أفادت المصادر - لم يكن بالرجل المستضعف الى هذا الحد. وفي رأينا - وهذا هو الصواب - انه رمى من خلال تعامله مع صلاح الدين تحقيق أهدافه ورغباته الا وهي الاستقلال بحكم بلاد زنكي جميعها. لذلك وجد في صلاح الدين خير معين له على ذلك سيا وان ابن أيوب قد وعده بالمساعدة عندما تمت الاتصالات الأولى بينها.

ه - عساكر سنجار تشارك العسكر الصلاحي في حربه ضد الفرنج: وسيان ان كان صلاح الدين قد استضعف ابن زنكي، او ان الأخير قد اتخذه سندا ومعيناً في خلافاته مع أخوته وأبناء عمومته، فالذي تؤكدة الأخبار هو ان الرجلين كانا متفقين ومتعاونين وان كانت قد ظهرت في الأفق في بعض الأحيان ملامح خلافات بينها. فابن أيوب انجد صاحبه في كثير من المواقع، وابن زنكي استمر في تعاونه مع صلاح الدين ومن ثم مع ابناء صلاح الدين فيا بعد وساعدهم في حل مشاكلهم وخوض حروبهم، بل وكان من اقدر امراء عساكرهم، وقيل ان صلاح الدين كان قد جعله مقدما لبعض اقسام عسكره (١).

لقد اتسمت الفترة التي عاشها عاد الدين في سنجار باشتداد المواجهة بين المسلمين والفرنج. وكان ابن ايوب قد تعهد بحمل مسؤولية الدفاع عن الثغور الاسلامية بمعاونة امراء المسلمين في بلاد الشام والجزيرة ومن بين هؤلاء كان عاد الدين صاحب سنجار، حيث قاد السناجرة المقاتلين في كتائب عديدة واشترك في مواقع كثيرة جرت في اطراف الشام والجزيرة، تحمل خلالها الشعب السنجاري جزءاً كبيراً من تكاليف هذه الحروب البشرية منها والمادية.

 <sup>(</sup>۱) ابن الاثیر، الکامل، ۱۲: ۱۵ حوادث سنة ۵۸۱ هـ.
 ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق۳، ص ۹۸۷.

ففي سنة ٥٨٤ هـ/١١٨٨ م، قاد عاد الدين العسكر السنجاري لمشاركة صلاح الدين في نزال الفرنج (١).

وفي سنة ٥٨٦هـ/١١٩٠م، اشترك السناجرة مع الجيش الأيوبي في قتال الفرنج في عكا<sup>(١)</sup>.

وفي سنة ٥٨٧هـ/١١٩١م، شارك الجند السناجرة بقيادة مجاهد الدين يرنفش - احد قواد عاد الدين ومن مماليكه - الجيش الاسلامي في حرب الفرنج (٣).

و - ملحقات اتابكية سنجار في عهد عاد الدين: الفترة الطويلة التي قضاها عاد الدين زنكي الثاني في ملك سنجار وتوابعها من سنة التي قضاها م ١١٩٥ - ٥٩٥ هـ/١١٧١ - ١١٩٧ م باستثناء مدة السنة التي قضاها في حلب - تمتعت سنجار خلالها بشهرة واسعة في مجالات عدة سنأتي على ذكرها في فصول لاحقة الشهرة هذه كانت قد نتجت عن اهتام ابن زنكي ونوابه بأمور البلاد وتحسين احوال العباد، وبالعمل على توسيع رقعة ملك سنجار بحيث شملت اراض واسعة ضمت مدنا وضياعا كثيرة عرفت بالملحقات ففي عهد عاد الدين اصبحت سنجار عاصمة للملك عرفت بالملحقات ففي عهد عاد الدين اصبحت مقراً للحكام ومركزاً لتصريف امور الملحقات وسوقا اقتصاديا لها، وشهرة سنجار في عهد ابن زنكي ترجع الى أهمية المدن والقرى التي الحقت بها. ولقد وافتنا المصادر باساء البعض من هذه المدن وهاك ما اوردته بهذا الخصوص:

- في سنة ٥٧٩ هـ/١١٨٣ م كانت مدن الخابور ونصيبين وسروج

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ١٢ - ١٥ - رنسيان، تاريخ الحروب الصليبية، ١٢: ٧٦١.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل، ١٢: ٥٣ حوادث سنة ٥٨٦هـ.

<sup>(</sup>٣) ابن الفرات، تاريخه، مجلد ٤، ج٢، ص١١ حوادث سنة ٥٨٧ هـ.

والرقة من ملحقات سنجار(١).

- وفي سنة ٥٨١ هـ/١١٨٥ م اضيف الى هذه الملحقات بلد تلعفر اثر استيلاء صلاح الدين ابن ايوب عليها واعطائها لعاد الدين (٢).
- وفي سنة ٥٨٥ هـ/١١٨٩ م. كانت مدن نصيبين الخابور تلعفر فقط من أعال سنجار (٣).
- وفي سنة ٥٨٩ هـ/١١٩٣م، ذكر من هذه الملحقات فقط نصيبين (١).
- وفي سنة ٥٩٤هـ/١١٩٧م، عددت المصادر الملحقات التالية: نصيبين الخابور والرقة (٥).
  - ٤ اوضاع اتابكية سنجار في عهد ورثة عاد الدين.

أ. قطب الدين محد بن عاد الدين يملك سنجار - علاقته بالايوبيين: ومات عاد الدين ودفن بمدينة سنجار، في التربة المعروفة بالعادية، بعد أن أوصى بالملك من بعده لولده الأكبر قطب الدين محد، الذي لقب بالملك المنصور<sup>(1)</sup>. هذا وكان المؤرخون القدامى قد اثنوا على عاد الدين بعبارات واقوال نورد بعضا منها: قال ابن الأثير: كان عاد الدين دينا، خيراً، عادلاً، حسن السيرة في رعيته عفيفاً في اموالهم واملاكهم، متواضعاً في وذكره السبط ابن الجوزي فقال: كان عاقلا،

<sup>(</sup>١) ابن العديم، زيدة الحلب، ٣: ٦٦ حوادث سنة ٥٧٩ هـ.

<sup>-</sup> ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق۳، ص ۵۷۹.

<sup>(</sup>٢) ابن العديم، زيدة الحلب، ٣: ٨١ حوادث سنة ٥٨١ هـ.

III- Anonymi, chronicon 1234, P. 240.

<sup>(1)</sup> ابن الاثير، الكامل، ١٢: ٩٩ حوادث سنة ٨٥٥هـ.

<sup>(</sup>٥) ابن العبري، تاريخ مختصر الدول، ص٢٢٥ حوادث سنة ٥٩٤ هـ.

<sup>(</sup>٦٦) سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، ج٨، ق٢، ص٤٥٧ حوادث سنة ٥٩٤ هـ.

٧) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص١٩١ حوادث سنة ٥٩٤هـ.

جوادا، فرض احترامه على رعيته واحترمه صلاح الدين، وقدم اليه الهدايا والاموال(١١). وملك قطب الدين محمد اتابكية سنجار ودبر اموره مملوك ابيه مجاهد الدين يرنقش (٢). واذا كانت الظروف هي التي حتمت على عاد الدين مصانعة الناصر الأيوبي، فانها هي نفسها كانت قد دفعت بولده قطب الدين محمد الى مصانعة العادل الايوبي سيف الدين ابي بكر، الذي ملك مصر والشام بعد اخيه الناصر، ولما كان الأيوبيون يودون امتلاك بلاد زنكى ، فقد عملوا قدر الأمكان على الافادة من الأوضاع التي كانت سائدة في تلك البلاد. فهم لا يتورعون في اوقات كثيرة عن البطش بحلفائهم متى وجدوا الى ذلك سبيلا. لهذا فقد ترجحت علاقاتهم بدولة قطب الدين. كما ترجحت علاقته بهم. وكان لذلك اثره البيّن على بلاد الاتابكية ارضاً وشعباً وعلى الأخص مدينة سنجار، فمن جهة كان الأيوبيون يظهرون بظهر الحليف الأنيس المخلص لقطب الدين، يحاربون الى جانبه ويدافعون عن ملكه تماما كما حدث في سنة ٥٩٤ هـ/١١٩٧ م وسنة ٢٠٠ هـ/١٢٠٤ م (٣). ومن جهة ثانية يظهرون بمظهر العدو لقطب الدين فيحاربونه ويضطرونه الى الالتجاء لامراء الجزيرة من ابناء عمومته فيحاربهم ويقاتلهم كما فعل ذلك في سنة ٥٩٥ هـ/١١٩٨م وسنة ٥٩٧ هـ/١٢٠٠م وسنة ٥٩٩ هـ/١٢٠٣م على سبيل المثال لا الحصر (١٠).

<sup>(</sup>١) سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، ج ٨، ق٢، ص ١٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) ١٩١٠ن الاثير، التاريخ الباهر، ص١٩١٠.

ابن الفرات، تاریخه، مجلد ٤، ق۲، ص۱٤۱.

<sup>(</sup>٣) فغي سنة ٥٩٤هـ/ ١١٩٧م انتزع الاتابك نور الدين أرسلان صاحب الموصل مدينة نصيبين من قطب الدين فاستنجد الاخير بالمادل الايوبي فأنجده واعادها إليه «ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص ١٩٠٠».

وفي سنة ٦٠٠ هـ عاد نور الدين أرسلان صاحب الموصل وأخذ بلد تلعفر من قطب الدين، فاستعان القطب بالاشرف الايوبي موسى فاستعادها له بعد معركة هزم فيها صاحب الموصل وأسر عدداً من رجاله وأمرائه «ابن واصل، مفرج الكروب، ٣: ١٥٩ حوادث سنة ٦٠٠ هـ.

<sup>-</sup> ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٥، ق٤، ص ٧٣٩. وقد ذكر أبو شامة بعض من أسر من أمراء نور الدين ومنهم: المبارز سنقر الحلبي وولده الظهير غازي «ذيل الروضتين، ص ٤٥ حوادث سنة ٦٠٠هـ ».

<sup>(</sup>٤) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص١٩٥ - الكامل، ١٢: ١٤٩، ١٧٩.

وكثيراً ما اجبروه على الاستسلام واعلان الطاعة والولاء لهم وقيام الخطبة في بلاده لسلطانهم، كما فعل به العادل سيف الدين ابي بكر الأيوبي (١).

وكأن التاريخ يعيد نفسه ، فبعد مرور أكثر من ربع قرن على العمل العدائي الذي أقدم عليه الناصر الأيوبي تجاه اتابكية سنجار وصاحبها عاد الدين – كما رأينا من قبل – اقدم اخوه العادل سيف الدين أبي بكر على مثل ذلك ، فكانت مدينة سنجار من اكثر المدن تأذيا وانتهاك حرمة .

ب - مدينة سنجار والعادل الايوبي: اما عن ماهية الاسباب التي دفعت العادل الى غزو بلاد قطب الدين محمد، فمن المعروف ان الأيوبيين كانوا - كه اسلفنا من قبل - قد اتبعوا منذ دخولهم ارض الشام والجزيرة مع امراء تلك النواحي سياسة فرق تسد، ليتسنى لهم بالفعل تحقيق ما يصبون اليه. فقد حدث ان تصالح العادل مع نور الدين ارسلان - صاحب الموصل بعد منازعات وحروب - وقيل انه اتفق معه على قسمة بلاد قطب الدين والجزيرة اجمع (٢). وحدث ان سمع قطب الدين بالاتفاق، وكان على جانب من السياسة والحيلة، فتقرب من ابن عمه نور الدين واخذ يسر اليه واقنعه بخطورة الاتفاق مع العادل، وانه متى تم ذلك فان العادل لن يحجم في يوم من الأيام عن الاقدام على انتزاع بلاده منه. فاستحسن نور الدين صواب رأيه وعدل عن مشروعه،

<sup>-</sup> ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق٤، ص٧٣٧ - ٧٣٣.

<sup>-</sup> ابن واصل، مفرج الكروب، ٣: ١٢٧.

<sup>-</sup> ابن الفرات، تاریخه، مجلد ٤، ق٢، ص٢٠٦ - ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>١) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق۳، ص٥٩٠.

<sup>(</sup>٢) تم الاتفاق على قسمة بلاد قطب الدين محمد - وبلاد سنجر شاه بن غازي بن مودود - صاحب جزيرة ابن عمر - فيكون ملك قطب الدين للعادل، وتكون الجزيرة لنور الدين «ابن الاثير، الكامل، ١٢٠ ١٢. لزيد من المعلومات عن هذا الاتفاق انظر، «شفاء القلوب في مناقب بني أيوب، لأحمد ابن الحنبلي ص ٢١٩ - ٢٢٠ ».

ولما تبين للعادل ان قطب الدين كان وراء موت الاتفاق، ولما تبين له ان الفرصة سانحة لتأديب قطب الدين والانتقام منه واخذ بلاده، سار اليه مجموعه الكثيفة وراح يحتل اراضيه ومدنه، فملك بلد الخابور ثم توجه الى نصيبين فأخذها، ومنها قصد سنجار لأنه كان يعلم أهميتها ومكانتها ويدرك انها كالسور على جميع مدن ارض الجزيرة وان ملك بلاد الجزيرة لا يستقر الا بملكها وهذا ما ذهب اليه ابن الأثير في بعض أحاديثه (۱).

ويتحدث ابن واصل عن مراسلات كانت قد جرت بين الرجلين - العادل وقطب الدين - قبل مسير ابن ايوب نحو بلاد سنجار، وكان من جملة ما طلبه العادل هو اخذ سنجار من قطب الدين والتعويض عليه فيقول في حوادث سنة ٦٠٦هـ/١٢٠٩م: «١٠. وبعد ان تكاملت عساكر العادل واجتمعت لديه، كاتب قطب الدين - صاحب سنجار - ليسلم اليه البلد ويعطيه العوض عنها، وان قطب الدين عزم على ذلك فمنعه مدبره احمد بن يرنقش - مملوك أبيه - وقام مجفظ سنجار والذب عنها »(٢).

اذن فشلت المفاوضات وتهيأ العادل للمسير نحو سنجار فوصلها ونصب عليها الجانيق وراح يضربها، وقد اشار الى ذلك ابو شامة فقال في حوادث السنة نفسها: « ... وفيها، وفي ربيع الأول نزل العادل على سنجار بعساكر مصر والشام وحلب وديار بكر ومعه أولاده، الاوحد وغيره، واقام يضربها بالجانيق الى رمضان، ولم يبق الا تسليمها »("). ويفيد ابن واصل أنه عندما جد العادل في حصار سنجار، اخرج اليه وسالنه الدين – نساءه وحرمه يضرعن اليه ويسألنه ابقاء

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ١١: ٤٨٨.

<sup>(</sup>٢) ابن واصل، مفرج الكروب، ٣: ١٩١ حوادث سنة ٦٠٦ هـ.

<sup>(</sup>٣) ابو شامة، ذيل الروضتين، ص ٦٧ حوادث سنة ٦٠٦هـ.

المدينة عليهن، لكن العادل لم يستجب اليهن وأمر بإعتقالهن حتى تسليم البلد، مما اضطر صاحبها الى القاء المقاليد اليه واجابه، على ان يعوضه مدينة الرقة وسروج وضياعاً من بلد حران. عندها اطلق العادل النساء وامر بإدخال علمه الى المدينة، وتحدث ابن واصل عن خدعة قطب الدين للعادل فيستطرد القول: ما ان علم قطب الدين بالافراج عن النسوة وادخال علم العادل الى المدينة حتى امر بكسره واستعد للحصار من جديد وارسل الى العادل يقول: «غدرة بغدرة والبادي اظلم »(١). وتتحدث الاخبار عن مدى الغضب الذي احدثه هذا القول في نفس العادل فثارت ثائرته وامر بتشديد الحصار ومضاعفة الضربات. كم تتحدث عن البطولة التي أبداها السنجاريون في الدفاع عن أنفسهم وحرمهم وممتلكاتهم - البساتين والجواسق - ولما طال الحصار ولحق الناس الجوع والعطش استصرخ قطب الدين امراء النواحي وبخاصة صاحب الموصل - نور الدين ارسلان - وصاحب اربل - مظفر الدين كوكبري، ليشفعا له عند العادل<sup>(٢)</sup>. ويطالباه بابقاء المدينة عليه وعدم التعرض اليه، فقيل ان العادل اعتذر عن الاستجابة لها وذكر لقطب ذنوبا تقتضي تأديبه وحصاره<sup>(۳)</sup>.

ولما رُدّت شفاعتها، غضبا وعزما على قصد سنجار لنجدة قطب الدين. وتفيد المصادر انها راسلا صاحب حلب، وكان يومئذ الملك الظاهر غازي الأيوبي واطمعاه في السلطنة. وان الأخير توسط لها لدى عمه العادل في اطلاق سنجار على قطب الدين، وان وساطته نجحت

<sup>(</sup>١) ابن واصل، مفرج الكروب، ٣: ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) كانت بين المادل وكوكبري علاقات طيبة، قامت على المصاهرة بينها. فلما رفض العادل شفاعة كوكبري ثارت ثائرته فتشاور مع نور الدين أرسلان صاحب الموصل واتفق معه على مساعدة قطب الدين.

<sup>«</sup>ابن واصل، مفرج الكروب، ٣: ١٩٤ حوادث سنة ٦٠٦هـ ».

<sup>(</sup>٣) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص١٩٧٠

واشار ابن العديم الى هذا النجاح فقال: «...وان العادل استجاب له واطلق سنجار على صاحبها بعد أن استنزله على الخابور ونصيبين<sup>(۱)</sup> ». وبهذا اقتطع العادل جزءاً من مملكة قطب الدين على امل اقتطاع اجزاء اخرى في المستقبل القريب. وتعلل المصادر الاسباب الأخرى التي دفعت بابن ايوب - العادل - الى فك الحصار عن سنجار وابقائها على صاحبها بما يلي:

- مسير عساكر امراء النواحي لمساعدة قطب الدين ونزولها بظاهر سنجار وكانت كثيفة العدد والعدة. ومن بين هذه العساكر نذكر: عساكر صاحب الموصل نور الدين ارسلان عساكر صاحب بلاد صاحب اربل مظفر الدين كوكبري عساكر صاحب بلاد الروم غياث الدين عساكر صاحب ارزن الروم مغيث الدين طغرل شاه أخي غياث الدين ".
- ٢ وجود بعض القادة في عسكر العادل بمن كانوا يعارضونه في استمرار قتال السناجرة ويناصحونه في فك الحصار ومن هؤلاء نسمي أسد الدين شيركوه صاحب حص (٣).
- توسط الخليفة العباسي الناصر لدين الله بعد الطلب الذي وجه اليه من صاحب سنجار، اذ ارسل استاذ دار الخلافة ابانصر هبة الله بن المبارك بن الضحاك، والأمير آق تاش من خواص مماليكه لاصلاح الحال<sup>(1)</sup>.

Section 2 debters.

متبادلة وكانت كلا المدينتين سوقاً لتصريف منتوجات الاخرى، « .... وكانت سنجار سوقاً لبعض موارد حص من الاغنام والأقوات وغيرها « ابن واصل، مفرج الكروب، ٣: ١٩٦٠

(٤) ابن واصل، مفرج الكروب، ٣: ١٩٦ - وقيل أن رسول الخلافة كان أقباش الناصري بهاء الدين أبن

<sup>(</sup>١) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ١٦١ حوادث سنة ٦٠٦ هـ.

<sup>(</sup>۲) ابن واصل، مفرج الكروب، ۳: ۱۹۱ - ۱۹۵۰

<sup>(</sup>٣) ابن الاثير، الكامل، ١٠٢: ٢٨٧ - ابن واصل، مفرج الكروب، ٣: ١٩٦٠. ويضيف ابن واصل بأن سبب ممارضة شيركوه لحصار سنجار وقتالها كان بدافع الملاقات الطيبة الودية بينه وبين صاحب سنجار، وتفيد الاخبار بأن شعبي البلدين كانا على علاقات اقتصادية

- ويضيف الرهاوى سبباً آخر وهو حدوث برد شديد وثلج كثيف وعواصف أضعفت من قوى العساكر المحاصرة (۱۱).
- على ان السبب الأهم والأقوى كان امتناع السناجرة على العادل حيث استبسلوا في الدفاع وقاوموا بضراوة وتحملوا الأهوال والمآسي التي تسببها الحصار ولم يستسلموا وأجبروا ابن أيوب على الركوع والبحث عن وسيلة يحفظ فيها ماء وجهه ويبرر فك حصاره عن المدينة، والرحيل عنها. ولهذا وافق على طلب الخلافة وتقرر الصلح على ما يلى:
- ان يكون للعادل نصيبين والخابور وكل ما ملكه من البلاد في الجزيرة.
- ان تبقى سنجار على صاحبها قطب الدين وان يرحل العادل وعسكره عنها (٢).

واستقرت القاعدة على ذلك ورحل العادل عن سنجار<sup>(۱)</sup>. ويشير ابن العبري الى هذه الحادثة بقوله: « ... وفيها (أي في سنة ١٠٦هـ/ ١٢٠٩م) ملك العادل أبو بكر الخابور ونصيبين وحاصر سنجار ثم عاد عنها<sup>(۱)</sup> ».

وهكذا تقلصت حدود اتابكية قطب الدين لتقتصر على بلاد سنجار مع تلعفر فقط (٥). وكان قطب الدين قبل مسير العادل اليه قد حافظ الضحاك، «ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص١٩٧ » - وقيل أيضاً ان الخلافة نفذت عضد الدين أبو نصر المبارك ابن الضحاك استاذ الدار العزيزة يومئذ وصحبه الامير اقباش الناصري المعروف بالدويدار.

« ابن الساعي الخازن، الجامع المختصر في عنوان التواريخ والسير، ٩: ٢٨٨ ».

II- Anonymi, Chronicon 1235, P. 164.

(٢) ابن واصل، مفرج الكروب، ٣: ١٩٦٠.

(٣) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص١٩٧ - الكامل، ١٢: ٢٨٧٠.

أبو شامة، ذيل الروضتين، ص ٢٧، حوادث سنة ٦٠٦هـ.
 ابن المبري، تاريخ مختصر الدول، ص ٢٢٦ حوادث حوادث سنة ٦٠٦هـ.

(۱) ابن العبري، تاريخ محتصر الدول، ص٢٠٦ خوادت خوادت سه ١٠٠٠ (۵) ابن راصل، مفرج الكروب، ٤: ٧١. على هذه الحدود وجهد في توسيعها فأضاف اليها مدنا وضياعا كثيرة وردت اساؤها في العديد من المصادر(١).

وانزوى قطب الدين في مملكته الصغيرة، وفي نفسه لوعة وفي قلبه حسرة لما آلت اليه أوضاع بلاده على يدي العادل ومؤيديه، فأخذ يداوي الأوجاع ويصلح الخراب، ويجدد البناء، ويقوي الدفاع، لينتقم من الأعداء متى وجد الى ذلك سبيلاً. فنراه يشارك امراء الجزيرة حربهم على العادل كما حدث في سنة ٢٠٧هـ/ ١٢١٠م على سبيل المثال (٢).

واستمر قطب الدين في ملك سنجار الى وفاته في سنة ٦١٦ هـ/ ١٢١٨ م، وكان عهده فيها هو استمرار لما كان عليه عهد ابيه من نمو وازدهار في شتى مرافق الحياة رغم متاعب ونكبات الأيوبيين.

وخلف قطب الدين في الملك ولده عاد الدين شاهنشاه (۳). فاشتمل عليه الناس شهوراً الى ان اغتاله اخوه فروخ شاه عمر (۱)، وقيل الأمجد عمر (۰) بسبب وراثة الملك. وملك فروخ شاه مدينة سنجار إلا ان ملكه لم يدم قرابة سنة – حسب اخبار المصادر – اذ سرعان ما

<sup>-</sup> ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق٤، ص٧٥٧.

<sup>(</sup>١) من هذه المدن والضياع نذكر ماكسين حيث كانت من أعال سنجار في سنة ٦٠٤هـ، «أبو شامة، ذيل الروضتين، ص٥٥، حوادث سنة ٦٠٤هـ».

<sup>(</sup>٢) أبو شامة، ذيل الروضتين، ص٧٥، حوادث سنة ٦٠٧هـ.

<sup>(</sup>٣) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣ ق١، ص١٩٣ - أبو الفدا، المختصر في أخبار البشر، مجلد ٢، ق٦، ص١٦ - ١٧.

<sup>(</sup>٤) ابن الاثير، الكامل، ١٢ - ٣٤٢ - ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٩٤٠.

<sup>-</sup> ابن خلدون، تاریخه، مجلد ٥، ق٤، ص٧٥٧.

<sup>(</sup>٥) المقريزي، السلوك، ج١ ق١، ص٢٠٤. وقيل محود بن محمد، أبو الفدا، المختصر في أخبار البشر، مجلد ٢ ج٦، ص١٧ - وقيل فروخ شاه محمود بن قطب الدين «ابن واصل، مفرج الكروب، ٤: ٧١ ».

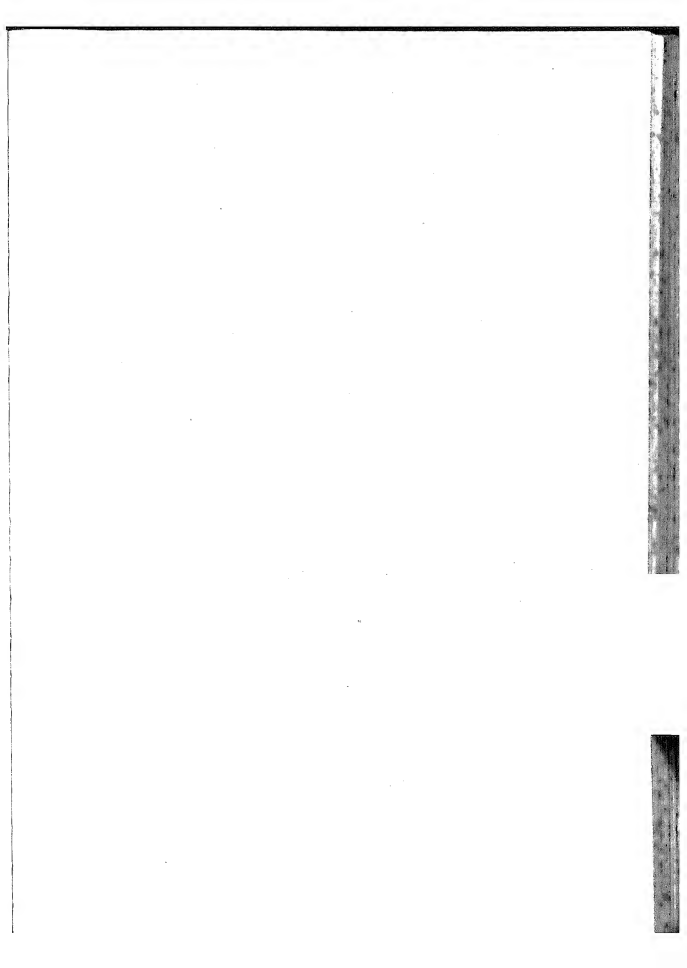
استبد به الملك الأيوبي الأشرف موسى وأخذ بلاده منه (۱) مسقطا الدولة الاتابكية الزنكية السنجارية التي كانت قد عاشت زهاء نصف قرن من الزمن، ومزيلاً نفوذ آل زنكي من سنجار بعد دوام قارب المئة عام.

0 - أضواء على العهد الأتابكي في سنجار: أفادت المصادر ان حكم الأتابكة الزنكيين لبلاد سنجار كان عهد تقدم ونجاح في مختلف نواحي الحياة العمرانية والعلمية والاقتصادية - وهذا ما سنلحظه في فصول لاحقة - وكانت مدينة سنجار أوفر حظاً من جاراتها في هذا المجال حيث أخذت حركة الرقي فيها تمشي بخطى سريعة، نما جعلها مثار الأطاع الهائجة بين الملوك الزنكيين والأيوبيين.

ونجح الملوك الأتابكة الزنكيين في جعل سنجار إمارة مستقلة استقلالاً كاد ان يكون تاماً في أحيان كثيرة، وجعلوا من المدينة عاصمة لتلك الإمارة لها شأنها ومكانتها. فنالت شهرة واسعة تحدثت عنها المصادر التي أرخت لهذه الفترة باسهاب.

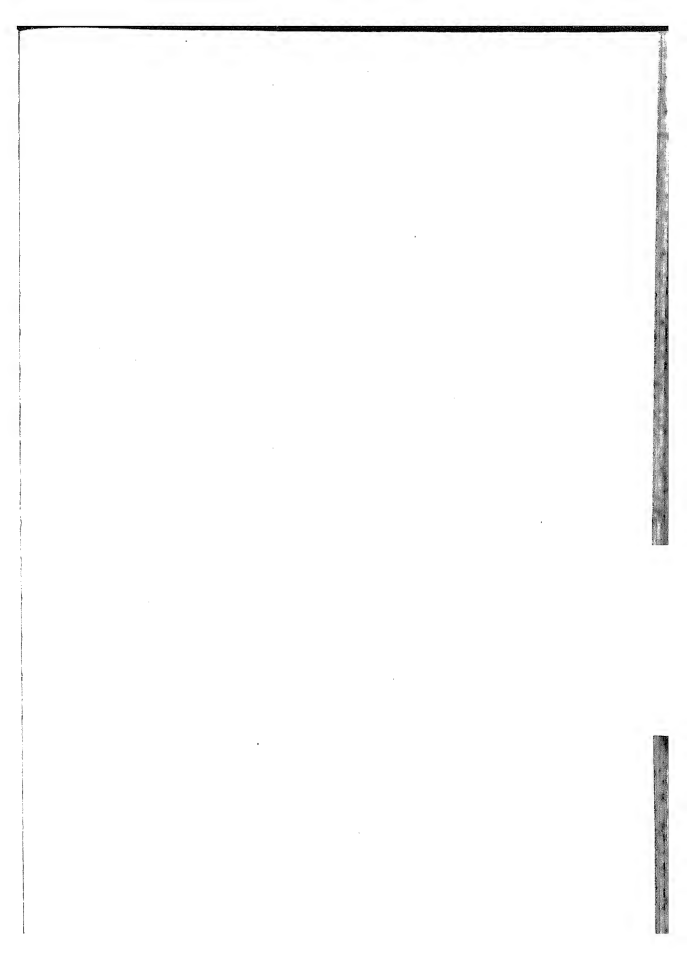
ان اهتام آل زنكي بمدينة سنجار وتفضيلها على ما عداها من مدن وضياع لم يكن مجرد محبة او هوى لها، وإنما كان لهذا الاهتام دوافع وأسباب، فمن ذلك الموقع المهم الذي كانت تتمتع به أولاً، والموارد الكثيرة المتنوعة التي كانت تتلكها المدينة وبلادها ثانياً. فالجهد والموقع والخيرات تضافرت كلها وجعلت من سنجار بقعة مهمة كان لها حسابها عند الملوك والأمراء والقادة. وليس أدل على اهتام هؤلاء بها من أنهم كانوا يضعونها من حيث الأهمية الى جانب دمشق وحلب، بل انهم كانوا لا يتورعون عن مقايضة حلب بها إذا طلب منهم ذلك.

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٩٤ - ويضيف: ولم يتمتع عمر بملكه الذي قطع رحمه (بقتل اخيه) وأراق الدم الحرام لأجله «نفس المصدر».



## الفصّ الترابع

مدينة سنجار في العهدين الأيوبي واللؤلؤي. ٦١٧ - ٦٦٠ هـ/ ١٢٢٠ - ١٢٦٢ م أولا - الحكم الأيوبي الدائم في سنجار ثانياً - سنجار في عهد بدر الدين لؤلؤ وأبنائه



# مدينة سنجار خلال العهدين الأيوبي واللؤلؤي ٦٦٧ - ٦٢٦١ م

أولا - الحكم الأيوبي الدائم في سنجار.

١ - الملك الأشرف بن العادل الأيوبي يحكم بلاد سنجار:

أ - الأوضاع في سنجار عشية توجه الأشرف اليها: مات قطب الدين محمد بن زنكي في سنة ٦١٦هـ/ ١٢١٩م، واستعر الخلاف بين ولديه عاد الدين شاهنشاه وفروخ شاه عمر او محمود على الملك. وشارك في هذا الخلاف أكابر الدولة الأتابكية السنجارية، والموصلية من طرف آخر، واتسع ليشمل كافة أفراد المجتمع السنجاري بين مؤيد لهذا ومعارض لذاك. ونتج عن ذلك اضطراب حبل الأمن وتفشي أعمال القتل والسلب فتدهورت أوضاع المدينة وأطرافها وعاشت أسوأ أيامها.

وأشارت الأخبار الى انه عندما استتب الأمر لعاد الدين شاهنشاه، أساء السيرة فبطش بخصومه السياسيين - من مؤيدي أخيه فروخ شاه - وأنزل بهم أشد العواقب، فتخوف من أعاله أكابر دولته فهرب الكثيرون منهم (۱). ولاذوا بالبلاد الجاورة مستجيرين بامرائها. وكان من نتيجة تعسفه ان وثب عليه أخوه وذبحه (۲).

ولم يكن عهد فروخ شاه بأحسن من عهد أخيه شاهنشاه. اذ سلك مسلكه وبطش ونكل. هذه الأعمال وغيرها كانت قد تركت آثارها

<sup>(</sup>١) الحميري، الروض المعطار، ص٣٢٦.

<sup>(</sup>٢) ابن واصل، مفرج الكروب، ٤: ٣١ حوادث سنة ٦١٦هـ.

السيئة في نفوس أبناء الشعب السنجاري فراحوا يترحون على الآباء والأجداد من الملوك الأتابكيين الزنكيين لما كانوا عليه من عدل وفضل، وينزلون اللعنة على هؤلاء الأبناء لما هم عليه من فجور وفسوق وظلم(۱). فالصراع على السلطة داخل بلاد سنجار قد اشتد أواره بين ابناء قطب الدين محمد وهذا ما شجع الأيوبيين المتربصين بالبلاد على التدخل في شؤون المدينة واغتنام هذه الفرصة السائحة لضمها الى أملاكهم. أما كيف ومتى استطاع الأيوبيون ان يستقروا في بلاد سنجار ويحكموها حكم دامًا ولمدة تزيد عن ربع قرن من الزمن فهذا ما سنوضحه فيا يلى:

من المعروف ان الأيوبيين كانوا يطمعون في بلاد سنجار منذ ان وطئوا ارض الجزيرة الفراتية لأهميتها. وقد ساعدت الظروف الناصر صلاح الدين على امتلاكها مدة تقل عن سنتين بسبب الخلافات التي نشبت من قبل بين ابناء البيت الزنكي، حيث تواطأ - كما علمنا عهاد الدين قطب الدين مودود صاحب حلب يومئذ - مع صلاح وتآمر معه على أخيه عز الدين مسعود - صاحب الموصل وسنجار - وبسبب الخيانة التي أبداها الأمير السنجاري الكردي الزرزاري، الذي كان قد انحاز - كما بينا من قبل - الى صلاح الدين، وبسبب ايضا الإهال والتقاعس بل والتخاذل الذي بدر من صاحب المدينة «سنجار» اميراميران هندو تجاه ردع العسكر الصلاحي ومقاومته وحربه.

<sup>(</sup>١) محمد العمري، منهل الاولياء، ١: ١٢٢ حوادث سنة ٦١٦ هـ. ويضيف العمري فيقول: « ..... كانت دولة أبائهم مبنية على العدل والفضل. فلما خالفوا سبيلهم وفاهم الزمن كيل الصاع بالصاع. ويستطرد تائلا:

لو أنصفوا أنصفوا لكن بغوا فبغى عليهم الدهر بالآلام والهن وأصبحوا ولسان الدهر ينشدهم هذا بذاك ولا عتب على الزمن (ننس المصدر)

ولما كان صلاح الدين قد وضع في حسابه الاستيلاء على حلب أولا فانه كما نعلم ما لبث ان اجرى المقايضة مع صاحبها عاد الدين وأخذ حلب، وأعطى العوض عنها سنجار وبعض المدن والضياع. فعادت المدينة السنجارية الى حظيرة العهد الزنكي وتخلصت ليومها من قبضة الأيوبيين، ليعودوا اليها من جديد في زمن العادل سيف الدين ابي بكر. إلا ان الظروف شاءت ان يجمع امراء النواحي في الجزيرة أمرهم على صده ورده بمعاونة مساعي الخلافة العباسية (۱۱). وخلصوا سنجار من الوقوع ثانية في يد بني أيوب. وحدث ان مات العادل الأيوبي وقام أبناؤه بالأمر من بعده، بعد ان كان قد وزع عليهم الولايات والاقطاعات، وكانت بعض بلاد الجزيرة وبخاصة تلك التي كان قد سلخها سنجار الخابور ونصيبين وحران من نصيب ولده الأشرف موسي.

وتفيد النصوص التاريخية القديمة ان الأشرف كان قد أظهر تودداً وتقربا من عامة امراء النواحي في الجزيرة وأكثرهم من آل زنكي. فالوا اليه وصادقوه وأظهروا له الاخلاص والطاعة. «... والجزيرة كلها وخلاط وأعالها في طاعته (٢) ». وكان من بين هؤلاء صاحب سنجار فروخ شاه عمر (٣). ففي الوقت الذي أخذ فيه الأشرف يداري امراء الجزيرة كان من طرف آخر يسعى الى الايقاع بهم والاختلاف فيا بينهم، وذلك بقصد بلبلة الأوضاع في ديارهم ليتمكن في النهاية من

<sup>(</sup>١) رغم التفكك والانحلال والضعف الذي أمست عليه أمور الخلافة العباسية فإن جميع ملوك وأمراء الولايات والاقطاعات والنواحي وخاصة الشرقية والجزيرية كانوا لا يزالون - حتى هذا التاريخ - يعتبرونها القيم الوحيد على الشرعية الاسلامية، والمرجع الأول والأخير في حل مشاكلهم، والسند الاول في الذود عن حياضهم، وكان الخليفة العباسي في نظرهم هو السيد على الجميع الذي يدان له الماءة.

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٥، ق٤، ص٧٥٥٠

<sup>(</sup>٣) ابن الاثير، الكامل، ١٢: ٣٤٢ --.

<sup>-</sup> ابن واصل، مفرج الكروب، ٤، ٧١٠

اضعافهم وضربهم وأخذ البلاد منهم واحداً إثر آخر.

ب - الأشرف موسى يتسلم مدينة سنجار: اما فيا يحتص ببلاد سنجار فالمؤرخون المعاصرون لهذه الفترة، او التي بعدها بقليل، أدلوا بأحاديث عديدة، أوضحوا فيها الكيفية والوقت الذي تم فيه للأشرف أخذ بلاد سنجار. ولقد تبين من خلال هذه الأحاديث ان هناك أسباباً أدت الى خروج بلاد سنجار من أيدي الزنكيين نورد بعضاً منها فيا يلى:

١ - حماية صاحب سنجار - فروخ شاه عمر - للأمير عاد الدين بن على المشطوب: وملخص ذلك ان هذا الأمير كان من خدام السلاطين الأيوبيين في مصر، فحدث ان تآمر عليهم فألقى القبض عليه وسجن وتحدثت المعلومات على انه فر من سجنه ولاذ ببلاد الجزيرة، وقيل ايضا ان سلاطين بني أيوب المعظم عيسى والأشرف موسى اقنعا ابن المشطوب بالانتقال من مصر الى الشرق حيث بلاد الأشرف، لحدمة هذا الأخير، فأجاب، ولحق بالأشرف فأكرمه وعظم شأنه وأقطعه اقطاعا كبيرا في بلاد رأس العين (١). ثم ما لبث ابن المشطوب ان أخذ يكيد لسيده فطغى وبغى وكاتب اعداء الأشرف ومنهم صاحب بلاد الروم كيكاوس الذي بعث اليه بالأموال والهدايا وحرضه على الخروج عن طاعة سيده (١). فخرج ابن المشطوب على الأشرف وسار بجاعته في البلاد، وتفيد المصادر انه لما وصل مدينة نصيبين تصدى له واليها

<sup>(</sup>١) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ١٨٩ حوادث سنة ٦١٦هـ.

<sup>-</sup> أبو شامة، ذيل الروضتين، ص١١٦٠

<sup>(</sup>٢) أبو شامة، ذيل الروضتين، ص١٦٦ حوادث سنة ٦٦٦هـ. ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٥، ق٤، ص٥٥ ص ٧٥٥ – ٧٥٧ – ويقول ابن خلدون: كانت هناك عداوة مستحكمة بين الاشرف موسى ومظفر الدين كوكبري صاحب اربل بسبب وراثة ملك الموصل، فالمحاز كوكبري الى صاحب بلاد الروم كيكاوس الذي كان يسعى جاهداً الى كسب ود امراء الجزيرة ليتقوى بهم على الاشرف. ورأى كيكاوس في كوكبري خير مساعد لاقناع هؤلاء الامراء واستطاع الاخير جذب ابن المشطوب من أمراء الاشرف موسى الى صفه وترك صاحبه والخروج عن طاعته (نفس المصدر).

وكان موافقا للأشرف فهزمه واستباح عسكره، فاجتاز سنجار وبها فروخ شاه عمر بن زنكي – وكان مواليا للأشرف – فبعث هذا الأخير بعساكره فجاؤوا بابن المشطوب اسيرا فحبسه (۱). ولما علم الأشرف بذلك أرسل الى صاحب سنجار بانفاذ ابن المشطوب اليه فقيل ان فروخ شاه امتنع عن تسليمه (۲). بل وزاد في ذلك ان أطلق سراحه بعدما تودد اليه ورجاه (۳).

وأفلت ابن المشطوب وعاد من جديد مع جماعته يعبث بالبلاد فساداً فقيل انه قصد الموصل ونهب وسلب ثم عاد ثانية الى سنجار ومنها سار الى تلعفر وكانت لصاحب سنجار ولما كثر فساده سير اليه الأشرف جيشاً، كما شاركه في ذلك مدير صاحب الموصل الأمير بدر الدين لؤلؤ وكان من اتباع الأشرف ومؤيديه، ووصلت جموع الأشرف بقيادة ابن صبره (1) وجموع الموصل بقيادة لؤلؤ. واستطاع الحليفان انزال الهزية به والقاء القبض عليه في تلعفر، وانتهت حملة الحليفين الى سلخ تلعفر من صاحب سنجار وضمها الى بلاد الموصل وتسيير ابن المشطوب مقيدا الى الأشرف (٥). وقيل انه سجن بسنجار (١٦). هذا بشأن ابن المشطوب ونهايته الما ماذا كان من شأن صاحب سنجار وايوائه لابن المشطوب وامتناعه عن تسليمه للأشرف نقول ان العمل الذي أقدم عليه صاحب سنجار عن تسليمه للأشرف نقول ان العمل الذي أقدم عليه صاحب سنجار كان له أبلغ الأثر في تعكير صفو العلاقات بينه وبين الأشرف. فحزم هذا الأخير أمره واستعد لتأديب فروخ شاه على موقفه منه، وتفيد المصادر انه ما ان تم للأشرف وضع يده على دنيسر وحران وتمت

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ١٢: ٣٤٢ - ابن خلدون، تاريخه، مجلد ٥، ق٤، ص٧٥٥ - ٧٥٧.

<sup>(</sup>٢) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ١٨٩ حوادث سنة ٦١٦هـ.

<sup>-</sup> ابن واصل، مفرج الكروب، ٤: ٧٢.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق٤، ص٥٥٥ - ٧٥٧.

<sup>(</sup>٤) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ١٨٩.

<sup>(</sup>٥) ابن واصل ، مفرج الكروب، ٤: ٧٢.

<sup>(</sup>٦) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ١٨٩.

مصالحته مع صاحب ماردين حتى سار نحو نصيبين يريد الموصل. وما ان سمع فروخ شاه بمقدمه حتى إحس بسوء فعلته وندم على ما بدر منه ، فراسل الأشرف في الصلح والطاعة ، وزاد في ذلك ان اسر إليه تسليم سنجار لقاء التعويض عليه بمدينة الرقة . وقيل ان الأشرف أجابه الى ذلك أ.

٢ - رغبة صاحب سنجار في ضم املاك صاحب الموصل حليف
 الأشرف موسى:

وأفادت المصادر انه لما مات الملك القاهر عز الدين مسعود الثاني ابن الملك نور الدين ارسلان الأول – صاحب الموصل، وملك اخوه ناصر الدين، تجدد لصاحب سنجار فروخ شاه – ولصاحب اربل مظفر الدين كوكبري – الطمع في ملك الموصل لصغر سن الناصر، فجمعا العساكر وتجهزا للحركة، ولما بلغ خبرها بدر الدين لؤلؤ – مدبر الناصر – بعث يستنجد حليفه الأشرف موسى فأنجده بمقدم عسكره في نصيبين عز الدين ايبك. وتقول الأخبار ان الطرفين التقيا على بعد ثلاثة فراسخ من الموصل، وان قتالا جرى وانتهى باستيلاء صاحب شنجار على قلعة كواشي وهي من قلاع الموصل، واستيلاء بدر الدين لؤلؤ على بلاد تلعفر وهي من أعال سنجار، في حين استولى جند الأشرف على مدينة سنجار الدين المتعلد على مدينة سنجار الدين المتعلد على مدينة سنجار الدين المتعلد الدين المتعلى المتعلد على مدينة سنجار الدين المتعلى المتعلد على مدينة سنجار الدين المتولى المتعلد الدين المتعلى على مدينة سنجار الدين المتعلى المتعلى المتعلى على مدينة سنجار الدين المتعلى المتعلى المتعلى المتعلى على مدينة سنجار الدين المتعلى المتعلى المتعلى المتعلى المتعلى المتعلى على مدينة سنجار المتعلى الم

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٩٤.

<sup>•</sup> الكواشي -: وتعرف اليوم باسم اردمشت،

<sup>(</sup>٢) ابن العبري، تأريخ مختصر الدول، ص٣٣٠ - يذهب ابن العبري الى القول ان الاشرف كان قد اخذ سنجار من صاحبها عهد الدين شاهنشاه وهذا خطأ حيث اجمعت المصادر الباقية كابن الاثير وابن العديم وابن واصل وابن خلدون وسواهم على أنه اخذها من فروخ شاه. وتعقبا على قول ابن العبري نقول جوازاً ان الاشرف ربما يكون قد استولى على سنجار في عهد عاد الدين شاهنشاه وان هذا الاخير استطاع مع حليفه مظفر الدين كوكبري استرجاعها بعد تجميع قواتها. ويؤكد ذلك ما ذهبت إليه المراجع الحديثة نقلا عن مخطوط لابي عثان الذهبي يعرف تحت اسم «تاريخ الاسلام». حاولنا جاهدين الحصول عليه فلم نفلح، وقد أفادت هذه المراجع ما نصه التالي:

- استيحاش فروخ شاه وتخوفه من رجاله وأفراد حاشيته: ولعل هذا هو السبب الأهم والأقرب الى الواقع. صحيح ان فروخ شاه كان يخاف الأشرف ويرغب في مسالمته. الا ان تخوفه من رجاله وثقاته وأفراد حاشيته كان أكبر وأشد. فهؤلاء راعهم ما أقدم عليه فروخ شاه من أعال اجرامية فاقت الوصف حين غدر بأخيه وذبحه مع جملة من أفراد حاشيته وخواصه. وهؤلاء كان قد أقض مضجعهم التهديد الذي كان يوجهه اليهم باستمرار - وهز مشاعرهم فقدان بلاد تلعفر وذهابها من بين الملاكهم واستحواذ صاحب الموصل عليها. وهؤلاء أوجسوا خيفة من ان تذهب بلادهم كلها مذهب بلاد تلعفر في يوم ما بعد ان تأكدوا ركوع صاحبهم للأشرف وتلاعب الأخير به كيفها شاء. فتخاذلوا عنه وساءت ظنونهم به (١). فخافوا على أنفسهم منه كما خاف على نفسه منهم. ويشير ابن واصل الى هذا بقوله: « ... كانوا يطلبون التغدي به قبل ان يتعشى بهم (٢) ». ومها تعددت الأسباب فالأشرف أخذ بلاد سنجار وملكها. أخذها من صاحبها فروخ شاه عمر. وكانت الفرصة سانحة لأخذها. كما كانت سانحة لأخذ المزيد من المدن والضياع الأخرى ولذلك بدأ عملية غزو واسعة استهدفت اخضاع امارات المدن المنتشرة في طول الجزيرة وعرضها. ولما كانت سنجار في مقدمة هذه المدن - كما بدا ذلك لصاحبها - رأى هذا الأخير ان يتفادى خوض حرب مع الأشرف قد تكون غير متكافئة تلحق الأذى والخراب بالمدينة ومن فيها، سما وان أحداث الحرب التي على أثرها اخذت تلعفر منه لاتزال

<sup>&</sup>quot; « ... وتم استيلاؤها عليها (سنجار) وذلك بعد طرد نواب الاشرف منها ». الرويشيدي، امارة الموصل في عهد بدرالدين لؤلؤ، ص١٤٨ - الذهبي، تاريخ الاسلام، مخطوط ورقة ١٤٨.

<sup>(</sup>۱) ابن الاثیر، الکامل، ۱۲: ۳۹۹ حوادث سنة ۳۱۷ هـ - ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق٤، ص ۷۵۰ م م ۲۰۰ م ۲۰۰ م ۲۰۰ م

<sup>-</sup> Grousset, R. Histoire des Croisades..., 2: 282.

<sup>(</sup>٢) ابن واصل، مفرج الكروب، ٤: ٧٤.

تقض مضجعه وماثلة امام عينيه، وان رجاله واصحابه ينوون - كها بدا له - التخلص منه والايقاع به. لهذا قرر ان يتنازل عن امارته سلماً ودون إراقة دماء وبملء ارادته، فبعث رسله الى الأشرف يخبره بذلك. وأظن ان الأشرف استحسن هذه الفكرة، وأبدى نحو فروخ شاه شعوراً بالعطف عندما نزلت جيوشه في سنجار فمنحه مدينة الرقة - كها ذكرت المصادر - ورحل فروخ شاه اليها مع أهله وأبنائه وحاشيته. وتسلم الأشرف مدينة سنجار (۱).

وهكذا وضع الأيوبيون أيديهم على سنجار وألحقوها بحكومتهم فأصبحت جزءاً من دولتهم، وتفيد الأخبار ان الأشرف ما لبث ان أخذ الرقة من فروخ شاه وضمها الى ملكه وبها اجتمعت له بلاد الجزيرة وخلاط وسنجار(٢).

ج - عهد الأشرف موسى في سنجار: ولا نخفي ان مدينة سنجار كانت لسنة خلت قبل اتخاذها من قبل الأشرف عاصمة لدولة ذات شأن وقوة وهيبة بين دول الجزيرة والشام. وانها كانت قد بلغت شأوا بعيدا في مضار التقدم والعمران والاتساع. وجاء الأشرف وتسلمها وكان مدركا لهذه الأمور كلها. وخلال مدة حكمه والتي استمرت ثماني عشرة سنة تقريباً - من سنة ١٢٧٧ - ١٢٣٨ م، أبدى

<sup>(</sup>١) أحمد ابن الحنبلي، شفاء القلوب، ص٢٩٤.

تسلم الاشرف مدينة سنجار في سنة ٦١٧ هـ في رابع جمادي الاولى «ابن خلكان، وفيات الاعيان، ٥: ٣٣٠ ». وليس كما ذهب المقريزي الى ان ذلك تم في سنة ٦١٦ هـ » المقريزي، السلوك، ج١، ق١، ص٢٠٥ ».

<sup>-</sup> ويفيد أحمد ابن الحنبلي - في نفس المصدر اعلاه - بان رسل صاحب سنجار ويسعيه «مجود بن قطب الدين » اتت الى الاشرف تسأله ان يعطي الرقة عوضاً عن سنجار، وان الاشرف استجاب وتسلم سنجار في مستهل جادى الاولى وقيل في مستهل صفر من سنة ٦١٧ هـ. ويضيف: وهذا من سعادة الاشرف فإن أباه - العادل سيف الدين ابا بكر - نازلها في جموع عظيمة ولم يملكها، وملكها الاشرف باهون سعى ».

<sup>(</sup>٢) ابن واصل، مفرج الكروب، ٤: ٧٤.

اهتاما ملحوظاً بإدارة شؤونها ورعاية مصالحها، والسهر على حماية حدودها، خصوصاً اذا علمنا انه كان قد نزلها وأقام بها وفضلها على ما عداها صيفاً وشتاءً(۱). وذلك بدافع الموقع الجيد الممتاز. والمعيشة الهنئة الهائئة والأجواء المناخية اللطيفة وأكثر من ذلك لأنه كان محبوباً لدى أهلها لعدله فيهم واعتنائه بأوضاعهم(۱).

وسيان أكان الأشرف قد اتخذ من المدينة مقراً أو أنه أناب بها، فان اهتامه بها ظل هو هو. فكان دائم التردد عليها، يأمر وينهي، يسوي ويعمر. « ... وسار الأشرف الى سنجار فنظر في مصالحها ثم توجه الى دمشق (٢) ». وكانت جهود الأشرف في سنجار قد شملت عدا المرافق الحيوية والعمرانية، الشؤون الأمنية والدفاعية. فاهتم بتنظيم صفوف العسكر السنجاري وتدريبه وتقويته، فاشركه مع عساكر دولته في المهات الدفاعية والأمنية، كها أشركه في قمع الفتن والاضطرابات التي كانت تنشب داخل حدود بلاده، وزجّه في الحروب التي اندلعت بينه وبين اخوته وأبناء عمومته من بني أيوب، ملوك وامراء بلاد الشام والجزيرة (١٠). ان هذه الحروب وما نتج عنها كانت قد حملت السناجرة والجزيرة (١٠).

<sup>(</sup>١) قال ابن واصل في حوادث سنة ٦٢١هـ: «...وفي هذه السنة شتى الملك الاشرف بسنجار، مفرج الكروب، ٤: ١٤١، وابن العديم في حوادث سنة ٦٢٢هـ قال: «.. وبعد ان سلم اهل خلاط مدينتهم للاشرف، عاد عسكر حلب والملك الاشرف في رمضان وشتى الاشرف بسنجار، زبدة الحلب، ٣:

ويستنتج مما ذكره السبط ابن الجوزي ان سنجار كانت لعهد الاشرف من المدن الهامة والشهيرة في بلاد الشام والجزيرة حتى ليذكر انها كانت في بعض مزاياها تضاهي حلب أو دمشق لدرجة ان الملك الكامل محمد الايوبي صاحب دمشق كان قد عزم على مقايضة دمشق بسنجار وبعض النواحي الشرقية وان الاشرف كاد ان يوافق على ذلك لولا نصيحة نائبه «الحاجب على الموصلي» الذي نهاه بقوله التالي نصه: الله، الله، الله، لا تفعل هذا... فاذا كان الماء والبساتين والفرجة فهذه سنجار أصح من دمشق وهي وسط البلاد». مرآة الزمان، ج ٨، ق ٢، ص ٦٦٤، حوادث سنة ٦٢٧ هـ ».

<sup>(</sup>٢) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٩٩٠

<sup>(</sup>٣) ابن واصل، مفرج الكروب، ٤: ٣٠١ حوادث سنة ٦٢٧ هـ.

ابن الاثیر، الکامل، ۱۲: ۲۲۲ حوادث سنة ۲۲۱ هـ. وقال ابن الاثیر في حوادث هذه السنة: « ...
وفيها اشترك عسكر سنجار في الاشتباكات التي وقعت بين الاخوة الايوبيين الاشرف وغازي =

هموماً ومتاعب كثيرة، زاد منها ما كانت تسببه لهم اعتداءات الخوارزمية من جهة والتتر من جهة ثانية.

- غارات الخوارزمية على بلاد سنجار: من المعروف ان دولة الخوارزمية كانت قد قامت في بلاد ما وراء النهر، وانها شملت اجزاء كبيرة من اقليم الافغان وايران، وحلت محل الامبراطورية السلجوقية. هذه الدولة أخذت مع الأيام تمد نفوذها شطر العراق والجزيرة، عن طريق الاعتداءات والهجات الشرسة والمتكررة من جانب مجموعاتها المسلحة. وتتحدث المصادر عن مزيد من هذه الهجات على جهات الجزيرة الفراتية ومدنها ومنها مدينة سنجار. وتقول هذه المصادر ان الخوارزميين وصلوا بلاد سنجار وداسوها واستباحوها فنهبوا وسلبوا وقتلوا. والعلامة ابن خلدون في تاريخه يطلعنا على بعض من أعال هؤلاء وما سببوه من مآس وما ارتكبوه من معاص أثناء عملياتهم في تلك الجهات قال: « ... ولما رجع التتر المغربة من أتباع خوارزم شاه في سنة ٦١٧ هـ عادوا الى همذان ونسفوا ما مروا عليه، وصانعهم أهل همذان بما طلبوه. ثم ساروا الى سنجار كذلك ثم الى قومس فامتنعوا منهم وحاصروها وملكوها وقتلوا اكثر من أربعين الفا(١) ». وتفيد الأخبار ايضا انه في سنة ٦٢٨ هـ/ ١٢٣١ م وبعد مقتل زعم الخوارزمية المعروف بجلال الدين خوارزم شاه او بجلال الدين منكبرتي -على ايدى التتر المغول - تفرق اتباعه في البلاد وعاثوا فيها فسادا حيث انساح بعضهم في بلاد الجزيرة واعملوا فيها الفوضي، فآذوا

<sup>=</sup> وصاحب دمشق المعظم عيسى «نفس المصدر ».

كان الخليفة العباسي الناصر لدين الله قد اتفق مع شاه خوارزم للقضاء على آخر بقايا السلاجقة في ايران والعراق، ونجح هذا الاتفاق عندما انتصر محمد بن تكش سلطان خوارزم على طغرل الثاني في المعركة التي حصلت في عام ٥٩٠ه هـ/ ١١٩٤م. الا ان هذا الاتفاق سرعان ما انتهى بين الخليفة وابن تكش وناصب كل منها العداء للاخر.

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق۵، ص۱۱۰۹.

واعتدوا. ويحدثنا ابن الأثير عن بعض ما أتوا عليه من هذه الأعال فيقول: « ... وفي سنة ٦٢٨ هـ تفرق عسكر جلال الدين ابن خوارزم شاه، فقصدت طائفة من عسكره حران، وقصدت طائفة منهم نصيبين والموصل وسنجار واربل وغير ذلك من البلاد فتحفظهم الملوك والرعايا(١) ». هذا ولم ينس ابن واصل ما فعل هؤلاء من فظائع وجرائم فذكرهم بقوله: « ... وفي سنة ٦٢٨ هـ وصل الخوارزمية الى بلد سنجار ونهبوها ... ثم دخلوا الخابور ... (١) ».

- غارات التتر المغول على بلاد سنجار: كان التتر المغول قد بدأوا غزو العالم الاسلامي منذ سنة ٦١٦هـ/ ١٢١٩م، وذلك عندما أخذت جيوش جنكيزخان تجتاح دولة خوارزم شاه. ويستنتج من المعلومات التاريخية ان هذا الغزو كان آنذاك جزءاً من حركة واسعة استهدفت أول ما استهدفت قيام امبراطورية مغولية عالمية نجحت فعلا في اليام مؤسسها جنكيزخان عندما احتل ما يعرف بامبراطورية الصين الشالية وأواسط آسيا وايران وجورجيا والقفقاس وروسيا وبولندة واجزاء من أوروبة الشرقية (٣). وخلال غزو هؤلاء لدولة خوارزم شاه المسلمة ارتكبوا فظائع تقشعر لها الأبدان وتشمئز منها النفوس حتى ان ابن الأثير مؤرخ ذلك العصر كان قد عكس مشاعر أهل زمانه ومخاوفهم لم فعلوه وارتكبوه من فساد وقتل.

وبعد القضاء على دولة الخوارزمية، انفتح امام المغول طريق العراق وغربي آسيا فتقدموا نحو الغرب ووصلوا بلاد الجزيرة وانساحوا فيها. ويحدثنا ابن الأثير في تاريخه عها كان من أمر هؤلاء في تلك الديار فيقول في حوادث سنة ٦٢٨ هـ ما نصه التالي: « ... وفيها وصل التتر

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ١٢: ٤٩٨.

<sup>(</sup>٢) ابن واصل، مفرج الكروب، ٤: ٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) خصباك، العراق في عهد المغول الإيلخانيين، ص١٠.

الى نصيبين الجزيرة ونهبوا اسوارها وقتلوا ومضوا الى بلد سنجار. ووصلوا الى الجبال (والصواب الحيال) من اعال سنجار ونهبوها ودخلوا الخابور ونهبوا وعادوا<sup>(۱)</sup>». وابن خلدون في تاريخه قال في حوادث السنة نفسها « ... وفيها انساح التتر في البلاد طولا وعرضاً، ودخلوا ديار بكر واكتسحوا سواد آمد وارزن وميافارقين وحاصروها وملكوها بالأمان ثم استباحوها. ثم ساروا الى ماردين فعاثوا في نواحيها، ثم دخلوا الجزيرة واكتسحوا أعال نصيبين، ثم مروا الى سنجار فردت أيضاً في فنهبوها (۱) ». وأخبار التتر في بلاد الجزيرة وسنجار وردت أيضاً في العديد من المصادر نذكر ما قاله صاحب النجوم الزاهرة عنها في حوادث سنة ٣٣٣ هـ: « ... وفيها قطع التتر دجلة في مائة طلب، كل طلب خسائة فارس، ووصلوا الى سنجار فخرج اليهم معين الدين بن كال الدين بن مهاجر (يظهر انه كان مسؤولا عن الدفاع في المدينة)، فقتلوه على باب سنجار، ثم رجع الى التتر، ثم عادت فامنهم الأشرف للتوجه الى الشرق (۳) ».

#### ٢ - مدينة سنجار بعد الأشرف موسى:

أ - سنجار في عهد الملك الصالح نجم الدين أيوب: وكان الملك الأشرف موسى صاحب سنجار قد أوصى قبل موته في سنة ٦٣٥ هـ/ ١٢٣٨ م، بالملك من بعده لأخيه الصالح اسماعيل. وتفيد الأخبار ان الصالح تسلم دمشق وبعلبك وبعث ابنه المنصور محمود الى الشرق ليتسلم سنجار ونصيبين والخابور من نواب الأشرف<sup>(1)</sup>. إلا ان هذه الأخبار لم

<sup>(</sup>١) ابن الاتير، الكامل، ١٢: ٥٠٠.

 <sup>(</sup>۲) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق۳، ص ۲۰۷، و مجلد ۵، ق۵، ص ۱۱۱۳.
 ویقول زامباور فی معجم الانساب والاسرات الحاکمة، ان المغول فتحوا سنجار ومیافارقین مؤتنا

في سنة ٦٢٨ هـ»، «١٠ ١٥٢ ». (٣) ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة، ٦: ٣٦٣ - الرويشيدي، امارة الموصل في عهد بدر الدين لؤلؤ،

<sup>(1)</sup> المقريزي، السلوك، ج١، ق١، ص٢٥٦٠.

تؤكد ما اذا كان المنصور قد تسلمها ام لا، وان كل ما تفيده هو ان الملك الكامل محمد الأيوبي سلطان مصر استطاع في هذه السنة «اي سنة ١٣٥ هـ» انتزاع املاك الأشرف من اخيه الصالح اسماعيل وابنه وورعها مع أملاكه الأخرى على ولديه بحيث تكون الديار المصرية والدمشقية لولده الأصغر العادل الثاني، والبلاد الشرقية بما فيها سنجار لولده الأكبر الصالح نجم الدين أيوب، وتضيف هذه الأخبار بانه بعد أشهر من وفاة الأشرف، مات اخوه الكامل محمد، وبموته ظهر الخلاف على السلطنة في الدولة الأيوبية بين ولديه المذكورين، فساءت العلاقات بينها، ووقعت حروب واصطدامات اشترك فيها اكثر أبناء البيت الأيوبي!" وفي غار هذه الأحداث كان سائر امراء النواحي يسعون لاقتناص الفرص وتحقيق مكاسب لهم فنتج عن ذلك كله امور منها:

- بالنسبة الى ممتلكات العادل الصغير فقد سلخت منه مدينة دمشق واعطيت بموافقة اكثر الأمراء الى الملك الجواد يونس بن مودود حيث انتظم أمره فيها<sup>(۱)</sup>.
- وبالنسبة الى ممتلكات الصالح نجم الدين في البلاد الشرقية، والتي يعنينا منها بلاد سنجار، فقد أكدت المصادر على ان الهموم التي واجهت صاحبها نجم الدين كانت كثيرة وكبيرة اتنه من جهات عدة نذكر منها:
- من جانب الخوارزمية: كنا قد ألحنا من قبل الى أن الخوارزمية بعد مقتل زعيمهم خوارزم شاه في سنة ٦٢٨ هـ/١٢٣١ م، انتشر أكثرهم في بلاد الجزيرة فعبثوا بأمنها واستقرارها، واستمروا في فوضويتهم الى

<sup>(</sup>١) انتهت هذه الحروب بفوز الصالح نجم الدين على اخيه العادل الصغير، وبسط نفوذه على كافة ارجاء الدولة في مصر والشام والجزيرة، وتفيد الاخبار بان الصالح اعاد الى الدولة وحدتها وهيبتها التي كانت عليها ايام صلاح الدين. وتم له ذلك في حدود سنة ٦٤٣هـ/١٣٤٥م.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، البداية والنهاية، ١٣ - ١٤٩ حوادث سنة ٦٣٥ هـ.

أن كان عهد الصالح نجم الدين ورأى هذا الأخير انه من المفيد له ولبلاده وشعبها ان يعمل على استالتهم واصطناعهم لمنع ضررهم ويستفيد من جهودهم وقوتهم في مواجهة خصومه. وفي هذا يقول ابن خلدون ما نصه: « ... وبعد ان قبض صاحب بلاد الروم - كيخسرو بن علاء الدين كيقباد - على بعض أمراء الخوارزمية انفض الباقون عنه وعاثوا في الجهات، فاستأذن الصالح أيوب صاحب سنجار وما إليها أباه الكامل صاحب مصر في استخدامهم ليحسم عن البلاد ضررهم فاجتمعوا عنده وأفاض فيهم الأرزاق (١) ».

ويظهر ان الخوارزمية كانوا قد شعروا بضعف موقف الصالح بعد موت ابيه من جهة وبعد الخلافات التي ظهرت بينه وبين اخيه العادل من جهة ثانية. فطمعوا فيه وطالبوه بالمزيد من الأرزاق والضياع، ولما لم يستجب لطلبهم خرجوا عليه وعاثوا في بلاده (٢). وتفيد المصادر انهم حاولوا القاء القبض عليه وطاردوه من بلد الى أخرى وان الصالح لم يجد بدا من الالتجاء الى حصن يحتمي فيها منهم فقصد بلاد سنجار وامتنع فيها مدة (٦). بينها راح الخوارزميون ينهبون خزانته وأثقاله وبالتالي يتحكمون ببلاده وشعبه (١). كها أفادت هذه المصادر بان بعض امراء النواحي في ديار الجزيرة كان يشجع الخوارزميين على قتال الصالح ونهب دياره والتنكيل بشعبه ومن بين الذين ذكرتهم هذه المصادر كان صاحب ماردين مثلاً (٥).

ولم يكتف الخوارزميون بمطاردة الملك الصالح والعبث بأملاكه بل انهم زادوا في ذلك فقصدوا ديار نوابه وأتباعه، وتفيد المعلومات انهم

<sup>(</sup>١) ابن خلدون، تاریخه، مجلده، ق٤، ص٧٧٢.

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون تاریخه، مجلده، ق٤، ص٧٧٢.

<sup>(</sup>٣) المقريزي، السلوك، ج١، ق٢، ص٢٧.

<sup>(</sup>٤) ابن تغري بردى، النجوم الزاهرة، ٦: ٢٩٩٠.

<sup>(</sup>٥) اليونيني، ذيل مرآة الزمان، ٢: ٣٣٣٠

نازلوا مدينة حران حيث الملك المغيث فتح الدين عمر ابن الصالح ايوب. فاضطر الأخير أمام جموعهم الهائلة الى الفرار بأهله متخفياً وملتجئاً الى قلعة جعبر. وتضيف هذه المعلومات، انهم قصدوه وكبسوه ونهبوه ومن معه وحاولوا قتله لكنه لجأ الى الحيلة وأفلت منهم (۱). وبلغت الصالح وهو في ملجئه بسنجار ما حلّ بدياره وديار ولده الملك المغيث. ولما كان يعاني هو نفسه من مضايقات قاسية من قبل جيرانه ملوك النواحي، راسل ولده بموافقته الخوارزمية وارضائهم لاحلال السلام والأمن في ربوع بلاده من جهة وليتفرغ لمقارعة الجيران والحد من طغيانهم من جهة أخرى.

- من جانب جيرانه ملوك وامراء النواحي: ومن بين هؤلاء نذكر:

۱ - صاحب بلاد الروم السلطان غياث الدين كيخسرو بن كيقباد:

كان السلطان غياث الدين يسعى الى ازالة ملك الصالح والتخلص منه، ويرغب في امتلاك أعاله والاستحواذ على أثقاله. فها ان علم بوفاة سلطان مصر، الكامل محمد والد الصالح نجم الدين حتى سارع الى مكاتبة الملوك والأمراء في سائر النواحي وراح يحرضهم على الصالح ويطمعهم بأخذ ملكه وتوزيعه عليهم، وتفيد الأخبار انه كان قد بعث الى صاحب حلب - الناصر صلاح الدين ابي المظفر يوسف الأيوبي - توقيعا بالرها وسروج كها وعد صاحب ماردين - الملك المنصور ناصر الدين الارتقي - باقطاعه مدينة سنجار ونصيبين وكانت جميعها من بلاد الصالح (۲). وراسل صاحب حمص - أسد الدين شيركوه من بلاد الصالح (۲).

<sup>(</sup>١) اليونيني، ذيل مرآة الزمان، ٢: ٣٣٣٠

<sup>(</sup>٢) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ٢٤١ حوادث سنة ٦٣٥ هـ.

<sup>-</sup> المقريزي، السلوك، ج١، ق٢، ص٢٧٠

وأطمعه في بلدة عانة وبعض بلاد الخابور، وعزم هو ان يأخذ لنفسه آمد وسميساط(١).

وتفيد المصادر ان توزيع بملكة الصالح نجم الدين بالشكل الذي ارتآه صاحب بلاد الروم قد تم وان الملوك والأمراء تسلموا مدنهم وقراهم الجديدة باستثناء مدينة سنجار حيث كان الصالح متحصنا بها ومحاصر الانك. ولا يخفى ما لهذا التحصن وذلك الحصار من نتائج وخيمة على المدينة وشعبها، حيث أصيب عمرانها ونهبت ديارها، وجوع أهلها...

#### ٢ - صاحب بلاد الموصل - بدر الدين لؤلؤ:

وبدر الدين لؤلؤ الذي كان في الأصل مدبرا لملوك الموصل، غدا في زمن الصالح ايوب الحاكم والآمر حيث استبد بابناء أسياده وراح يعمل على التصرف بأمور المملكة حسب ما يريد. وكان عند بدر الدين نزعة التسلط والسيطرة، بل والرغبة في الملك والتوسع فيه، لهذا أخذ يعمل جاهداً للاستيلاء على كل ما جاور الموصل من مدن وضياع وكانت مدينة سنجار في مقدمة أطهاعه. فها ان علم بلجوء الصالح اليها وبالأمور التي جرت عليه من جانب الخوارزمية وملوك النواحي حتى تجدد الطمع عنده ووجد ان الوقت حان لأخذ بلاد سنجار منه. اما لماذا وقف الجميع بما فيهم الخليفة العباسي المستنصر بالله هذا الموقف العدائي من الصالح. فالمصادر أطلعتنا ان هؤلاء جميعا كانوا مستائين من تصرفات الصالح العابثة ومن ظلمه وجبروته... وكان لؤلؤ والمشارقة يكرهونه وينسبونه الى التكبر والظلم (٣).

<sup>(</sup>١) المقريزي، السلوك، ج١، ق٢، ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) المقريزي، السلوك، ج١، ق٢، ص٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) ابن تغري بردى النجوم الزاهرة ٦: ٣٠ حوادث سنة ٦٣٥ هـ.

وقاد لؤلؤ جيشه بنفسه وسار قاصدا بلاد سنجار فوصلها وحاصر الصالح بها(١). وجرت بين الطرفين اشتباكات دامية داخل سور المدينة وخارجه، قاتل فيها السناجرة الى جانب عساكر الصالح. ومع إطالة أمد الحصار واشتداد ضراوة القتال واتساع رقعته تضايق أهل سنجار وكانوا وممتلكاتهم ضحية تلك الاشتباكات والمعارك. وتأزم وضع الصالح فقرر مراسلة لؤلؤ سائلا الصلح معه (٢). وأفادت الأخبار بأن لؤلؤاً رفض الصلح وأصرٌ على أخذ سنجار منه واعتقاله وحمله الى بغداد الى دار الخلافة « ... وأراد بدر الدين لؤلؤ حمله الى بغداد وفي قفص كراهة منه لما كان عنده من التكبر والظلم(٣) ». وإزاء اصرار لؤلؤ عظم الأمر على الصالح، فراسل ولده الملك المغيث فتح الدين عمر - كما أسلفنا من قبل - بموافقة الخوارزمية أعداء لؤلؤ واصطناعهم وتوجيههم الى بلاد الموصل لانقاذه من الحصار الذي فرضه الموصليون عليه، كما أوعز في الوقت نفسه الى قاضى سنجار من قبله المدعو بدر الدين يوسف بن الحسن الزرزاري السنجاري بالاشتراك مع ولده في اجراءات المفاوضات مع الخوارزمية لما كان لهذا الأخير من مكانة مرموقة وكلمة مسموعة في عصره،

وأفادت المصادر ان القاضي بدر الدين خرج من سنجار سراً ومضى الى الخوارزمية في حران، وانضم اليه في الطريق الملك المغيث واجتمع الاثنان مع قادة الخوارزمية وأجريا المفاوضات التي انتهت الى اتفاق نص على ما يلى:

<sup>(</sup>١) المقريزي، السلوك، ج١، ق٢، ص٢٧٠.

<sup>-</sup> ابن تغري بردى، النجوم الزاهرة، ٦: ٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، ج٨، ق٣، ص٧٠٤.

ابن كثير، البداية والنهاية، ۱۳: ۱۵۰.

<sup>(</sup>٣) المقريزي، السلوك، ج١، ق٢، ص٢٧٠.

- ان يقطع الصالح للخوارزمية مدن سنجار وحران والرها<sup>(۱)</sup>. وقيل حران والرها فقط<sup>(۲)</sup>.
- ان يتعهد الخوارزميون بموالاة الصالح ونصرته على اعدائه، وحلفوا له بذلك (٣).

وصلت بنود الاتفاق الى مسامع لؤلؤ الحاصر لسنجار فتخوف لأنه رأى ان استرضاء الصالح للخوارزمية باعطائهم – الضياع والمدن ما هو إلا اجراء خطير قد يؤدي الى قيام حلف عسكري بينها يهدد سلامة بلاده في نهاية الأمر، أو قد يؤدي الى التحرش ببعض ممتلكاته الجاورة للمدن الثلاث التي نص عليها الاتفاق. لهذا بدأ لؤلؤ يبحث عن حليف يشد ازره وينصره على حلف الصالح والخوارزمية. فالتجأ الى الخلافة نفسها حيث امست علاقات الصالح بالخليفة المستنصر بالله العباسي تسير من سيء الى أسوأ، مغتنها فرصة ذلك وساعياً الى توسيع شقة الخلاف بينها. فراسل الخليفة وزين له بان حصاره لسنجار ما هو الا خدمة للخلافة في القضاء على عدوها الصالح والتخلص من شره وطغيانه وانه لم يفك هذا الحصار الا باستسلام الصالح ومن ثم حمله وارساله أسيراً طائعاً الى حضرة الخلافة في بغداد أنا. واذا كان لؤلؤ قد أعلم الخلافة طائعاً الى حضرة الخلافة في بغداد فانه لم يبين لها ما كان يضمره من نوايا عدوانية نحو بلاد الصالح وأعاله حيث كان يسعى جاهداً لضمها نوايا عدوانية نحو بلاد الصالح وأعاله حيث كان يسعى جاهداً لضمها

<sup>(</sup>١) المقريزي، السلوك، ج١، ق٢، ص٢٧١.

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق٤، ص٧٧٢.

<sup>-</sup> الرويشيدي، امارة الموصل، ص ١٣٥٠

<sup>(</sup>٣) يقول الذهبي في تاريخه، ان الصالح ارسل قاضي سنجار بعد ان حلق له لحيته ودلاه من السور الله الم الخوارزمية فاجتمع بهم ووعدهم بتلبية مطالبهم اذا احرزوا النصر على اعدائه. دول الاسلام، ٣: 
١٠٥ ، حوادث سنة ١٣٥ هـ. وافاد اليونيني ان بدر الدين قاضي سنجار خاطر بنفسه وركب الاهوال ومضى الى الخوارزمية واستالهم وطيب قلوبهم ووعدهم بالوعود الجميلة، «ذيل مرآة الزمان، ٣:

<sup>(</sup>٤) سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، ج ٨، ق ٢، ص ٧٠٤.

الى امارة الموصل متى سنحت له الظروف بذلك.

وقام الخوارزميون بتنفيذ الاتفاق، فساروا مع المغيث الى سنجار وكان عليهم المقدم الأمير حسام الدين بركة خان<sup>(۱)</sup>. فوصلوها وصوبوا حرابهم نحو عساكر لؤلؤ وبعد كر وفر أنزلوا الهزية بها وأزالوا الخطر الذي كان جاثما على صدر الصالح. وبهذه المناسبة أفاد السبط ابن الجوزي بما نصه التالي: « .. وساق الخوارزمية جرائد من حران وكبسوا لؤلؤاً على سنجار، فنجا وحده على فرس سابق، فنهبوا أمواله وخزائنه والخيام والخيل وجميع ما كان معه في عسكره (٢). وتحدث المقريزي عن هزية لؤلؤ في سنجار فأفاد: « ... ولما سار (الخوارزمية) الى سنجار خرج منها عسكر الموصل يريدون بلادهم وأدركهم الخوارزمية وأوقعوا عسكره " ».

وترك لؤلؤ سنجار مهزوما مكرها ليعود اليها بعد مدة غازيا منتصرا ويضمها الى دولته. وفي هذا الجال يمكن ان نعزو سبب فشل محاولة لؤلؤ في اخذ سنجار قبل وصول كتائب الخوارزمية لنجدة الصالح الى امرين اثنين: الأول هو تحالف الشعب السنجاري وتلاحمه مع ابن ايوب وقدرة هذا الشعب على الصمود والمواجهة بسبب موقع المدينة الحصين من جهة وبسبب المؤن الوافرة التي يختزنها السناجرة والتي كانت تجود بها عليهم طبيعة أرضهم المعطاء من جهة أخرى، والثاني هو بقاء بدر الدين وحيدا في الميدان وتخلي دار الخلافة عن نجدته حيث لم

<sup>(</sup>١) اليونيني، ذيل مرآة الزمان، ٢: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، ج٨، ق٢، ص٧٠٤.

<sup>-</sup> محمد العمري، منهل الاولياء، ١: ١٢٤.

<sup>-</sup> الجلبي، زبدة الاثار الجلية، ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) المقريزي، السلوك، ج١، ق٢، ص٢٧١.

تأت الأخبار على ذكر أية مساعدة له من جانب الخليفة، ومن طرف آخر نلاحظ ان الدور الذي لعبه القاضي الزرزاري السنجاري الكردي في جلب الخوارزمية الى صف الصالح وفك الحصار عنه وبقاء سنجار على ابن ايوب هو دور مشابه لما قام به من قبل الأمير الزرزاري، الذي كان قد تواطأ مع صلاح الدين ومكنه من أخذ المدينة، ووجه الشبه في هذا هو التعاطف الذي اظهره كل من الرجلين الزرزاريين الكرديين نحو الملوك الأيوبيين ورغبتها في حفظ البلاد عليهم ومساعدتهم على ذلك.

ب - الملك الجواد يونس الأيوبي يحكم سنجار: مر بنا ان مدينة دمشق كان قد سلخت من أملاك العادل الصغير - أخي الصالح نجم الدين أيوب - وأعطيت بموافقة الأمراء الى الملك الجواد يونس الذي استقر بها نائبا للعادل (۱). وذكر ان الجواد أظهر عجزا في القيام بملكة الشام لضعف همته وسوء سيرته وميله الى اللهو وطلب الملذات. وهذا ما نوه به السبط ابن الجوزي في مرآته وكان معاصرا للجواد ومقربا اليه حيث قال: « ... وكان يقول لي ايش اعمل بملك؟ باز وكلب عندي احب الي من الملك (۱)! ». ومع استقرار الجواد بدمشق وظهوره بمظهر النائب عن العادل، إلا انه كان يخافه ويحذر منه. وكان يعتقد انه ربما سيأتي اليوم الذي يقوم فيه العادل على اخذ دمشق منه (۱). هذا التخوف وذلك الاعتقاد دفع - كما يقول السبط - بالجواد الى مكاتبة الصالح وذلك الاعتقاد دفع - كما يقول السبط - بالجواد الى مكاتبة الصالح نجم الدين - صاحب سنجار والبلاد الشرقية - والاتفاق معه على

<sup>(</sup>۱) ابن تغري بردى، النجوم الزاهرة، ٦: ٣٠٥ حوادث سنة ٦٣٦ هـ.

<sup>(</sup>٢) سبط أبن الجوزي، مرآة الزمان، ج ٨، ق٢، ص٧١٨، حوادث سنة ٦٣٦ هـ.

<sup>(</sup>٣) اشار السبط الى هذا بقوله: « ... لما قتل اسد الدين شيركوه صاحب حمص ابن الشيخ عاد الدين في قلعة دمشق واقام فيها، خاف الجواد من صاحب مصر فقلن ان صاحب حمص سوف يأخذ منه دمشق وذلك بامر من العادل، مرآة الزمان، ج ٨، ق٢، ص ٧١٨٠.

مقايضة دمشق بسنجار وعانة (١). وقبل بسنجار وعانة والرقة أيضاً (١).

اما لماذا كاتب الجواد الصالح دون غيره من ملوك وامراء النواحي الأيوبيين، فالجواب هو انه كان يعتقد – من خلال نظرته الى العلاقات بين الزعاء الأيوبيين ومعرفته بهم – ان الصالح سوف يخرج في وقت ما على اخيه العادل ويأخذ البلاد منه وتكون له السيادة في طول الدولة الأيوبية وعرضها، وانه اذا قايض دمشق بسنجار فربما قد يضمن لنفسه ملكا مستقلا دامًا يقيم فيه من جهة ويحظى بمسالة وصداقة الصالح من جهة ثانية.

اذا صح هذا الاعتقاد يكون قد رمى عصفورين بحجر واحد. ومرت الأيام وتحقق ظن الجواد فيا رمى اليه من مكاتبة الصالح ايوب. فلقد كان من نتائج الهموم التي واجهت الصالح في سنجار والبلاد الشرقية الأخرى – مع الخوارزمية وسلوك النواحي وصاحب الموصل – ان عقد العزم على الانفلات من دائرته الضيقة في سنجار والخروج على أخيه العادل والاستيلاء على ملكه، خاصة وان اخبار الجواد ورسائله قد وصلت اليه. فسارع بعساكر الشرق والخوارزمية في صحبته وقيل ان الجواد خرج اليه والتقاه واستأنس به ومشى بين يديه ويشير ابو الفدا في تاريخه الى هذا الحدث فيقول في حوادث سنة ويشير ابو الفدا في تاريخه الى هذا الحدث اليوب على دمشق ويشير ايوب على دمشق

<sup>(</sup>١) سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، ج٨، ق٢، ص٧١٩٠

<sup>-</sup> ابن تغري بردى، النجوم الزاهرة، ٦: ٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ٢٤٤. يونس بن مودود بن محمد بن ايوب، هو السلطان الملك الجواد مظفر الدين ابن الامير مظفر الدين ابن العادل ابي بكر بن شاكر الكتبي، فوات الوفيات والذيل عليها، ٤: ٣٩٦، وقيل: الجواد يونس وابوه مودود ابن العادل، الذهبي، دول الاسلام ٢: ١٠٦٠

<sup>(</sup>٤) ابن تغري بردى، النجوم الزاهرة ٦: ٣٠٦ حوادث سنة ٦٣٦. ص ٦٥٠.

واعالها بتسليم الجواد وأخذ العوض عنها سنجار والرقة وعانة (۱) ». وبعد ان تسلم الصالح دمشق سار الجواد الى الرقة - وقيل ان الخوارزمية اخرجوه منها - ثم سار الى سنجار فأقام بها (۲).

ولم يكن عهد الجواد في سنجار بأحسن مما كان عليه في دمشق، فصفاته وعاداته بقيت هي هي دون تغير، عسف بالأهالي وظلم. فصادر الممتلكات وأخذ الأموال واستهان بالكرامات. فناصبه الأهالي العداء ثم ثاروا عليه وتآمروا. وذكر انهم اتصلوا بصاحب الموصل - لؤلؤ ووعدوه بالمساعدة ان هو أتى لأخذ بلادهم منه. « ... وأما الجواد فأساء السيرة بسنجار فكاتب أهلها صاحب الموصل فتهيأ (٣)».

<sup>(</sup>١) ابو الفدا، الختصر في اخبار البشر، مجلد ٢، ج٦ ص٧١

<sup>-</sup> محمد الممري، منهل الاولياء ١: ١٢٤. وقيل ان الجواد اخذ العوض عنها سنجار والرقة فقط. «ابن شاكر الكتبي، فوات الوفيات والذيل عليها ٣٩٦:٤

<sup>(</sup>٢) ابن العديم، زيدة الحلب، ٣: ٢٤٥ حوادث سنة ٦٣٧ هـ.

<sup>(</sup>٣) الذهبي، دول الاسلام، ٢: ١٠٨ حوادث سنة ٦٣٧ هـ.

سبط ابن الجوزي مرآة الزمان، ج ٨، ق٢، ص ٧٢٩ - حوادث سنة ١٣٧هـ.

ابو الفضائل بدر الدين لؤلؤ عبد الله، هو مملوك ارمني اشتراه ارسلان شاه بن عز الدين مسعود واتخذه مربيا لاولاده ثم وصيا بعد موته على ولده، وجوت بدر الدين في سنة ١٦٥ هـ/١٢١٨م بدأ حكم بدر الدين في الموصل، وفي سنة ١٦٩ هـ/١١٢٢م استقل بالسلطنة وتسمى بالملك الرحيم، قال ابن كثير: كان لؤلؤ ذا عقل ودهاء، حسن السيرة، ذا همة عالية، بلغ من المعر التسعين، كانت العامة تلقبه بقضيب الذهب لنضارة وجهه وحسن شكله، البداية والنهاية، ١٦٤: ٢١٤، "وقال الذهبي "... كان شجاعا خبيرا بالامور على ظلم فيه، وقلة دين. دول الاسلام، ٢: ١٢٤ حوادث سنة ١٥٧هـ، قبل انه قاوم الحركة العدوية التي اخذ ينشرها الشيخ حسن شمس الدين بن عدي بن حجر الاموي قبل انه قاوم الحركة العدوية التي اخذ ينشرها الثبيخ حسن شمس الدين ابن الاثير كتابه المسمى بالكامل في التاريخ فاجازه عليه واحسن اليه. . . ابن الاثير، البداية والنهاية، ١٢٤ ١٢٠٠٠ بالكامل في التاريخ فاجازه عليه واحسن اليه. . . ابن الاثير، البداية والنهاية، ١٢٤ ١٠٤٠

### ثانياً - سنجار في عهد بدر الدين لؤلؤ وأبنائه.

١ - بدر الدين لؤلؤ يستولي على سنجار: كان هناك نوع من التكامل الجغرافي والاقتصادي بين سنجار والموصل. فلقد كانت مدينة سنجار تعد من أهم أجزاء مملكة الموصل حتى سنة ٥٦٦ هـ/ ١١٧١ م. حين انفصلت عنها ونشأت فيها امارة اتابكية مستقلة. وهذا الانفصال ترك أثره السيء في نفوس حكام الموصل اتابكيين زنكيين كانوا ام أيوبيين أو غيرهم. ولقد بذل هؤلاء منذ انفصال سنجار عن دولتهم جهودا كبيرة لعودتها الى سابق عهدها، الا ان الظروف السياسية التي سادت بلاد الجزيرة والشام حالت دون ذلك الى ان ظهر بدر الدين لؤلؤ في الموصل مربيا ووصيا لأولاد الاتابك نور الدين ارسلان شاه -صاحب بلاد الموصل - وتفيد النصوص التاريخية ان بدر الدين هذا كان قد طمع في الملك وراح يكيد لأولاد سيده وولي نعمته واحدا بعد الآخر حتى ابادهم واستقل بحكم البلاد ابتداء من سنة ٦١٩هـ/ ١٢٢٣ م. واتسم عهده في البداية بالعشف والظلم الى ان صفا له الجو. وبعد ذلك اخذ يتطلع الى ما حوله من أعال وممتلكات فطابت نفسه الى سنجار فإل اليها ساعيا الى إعادة تحقيق التكامل والوحدة التي سبق ان كانت عليها مع بلاد الموصل. ومن حسن حظه ان الظروف ساقت الى سنجار في هذا الوقت ملكا فاجرا لاهيا أساء معاملة اهلها وصادر ارزاقهم، وأخذ أموالهم، ونكل بهم الى ان دفعهم دفعا الى اعلان الثورة عليه والاتصال بخصومة فيا وراء حدود سنجار فكان بدر الدين اول هؤلاء فدعوه لأخذ مدينتهم ووعدوه بالمساعدة على ذلك. وتفيد المصادر ان لؤلؤاً كان على علم تام بأحوال الجواد في سنجار ، كما كان على معرفة

أكيدة من اين يؤخذ. قيل فبدأ باجراء مفاوضات معه ترمي إلى اعطائه مبالغ من المال يحددها هو بنفسه مقابل تخليه عن المدينة - سنجار - من غير حرب.

وذكر ان الجواد وافق على ذلك وقبض المال بواسطة ركن الدين الصالح اساعيل ابن لؤلؤ الأكبر. لكنه لم يتنازل عن امارته لأنه كان يخشى مغبة عمله. ولكي يتحاشى خطر صاحب الموصل ومطالبته له بالأموال عمد الى كسب عطف الخلافة عليه - في الوقت الذي كان فيه لؤلؤ يتأهب للسير الى سنجار - فقام للتو بزيارة الى بغداد كان قد أشار اليها صاحب الكتاب الموسوم بالحوادث الجامعة بقوله: « ...أن سنجار كانت في سنة ١٣٧ هـ في يد الملك الجواد، وان هذا الأخير قام بزيارة ودية الى بغداد واستقبله موكب الديوان، وخلع عليه وعلى بزيارة ودية الى بغداد واستقبله موكب الديوان، وخلع عليه وعلى حاشيته (١) ». خاف لؤلؤ من التقارب الذي تم بين الجواد والخلافة. وحتى لا توضع نتائج هذا اللقاء موضع التنفيذ، واستجابة لاستغاثة أهل سنجار ودعوتهم لترؤسهم سار الى الجواد بعملية عسكرية واسعة أشار اليها ابن العديم بقوله: « .. وسار لؤلؤ الى سنجار بعملية كانت له فيها فاستولى عليها في سنة ١٣٤ هـ/ ١٣٤٠ م في شهر ربيع الأول (١) ».

وهناك رواية أوردها ابن شداد، يوضح فيها كيفية استيلاء لؤلؤ على المدينة وهاك ما جاء فيها. قال: « ... ان الملك الجواد لما ملك سنجار شرع في مكاتبة الخوارزمية والتجأ اليهم، وتقوى بهم، فخاف بدر الدين لؤلؤ - صاحب الموصل - من ان يتفق الجواد مع الخوارزمية ويقصده. فراسله وهاداه حتى امن جانبه. ثم استأذن الإمام المستنصر - الخليفة العباسي - في أخذ سنجار منه، ثم ان الجواد شرع

<sup>(</sup>١) ابن الفوطي، الحوادث الجامعة، ص١٢١ ~ الرويشيدي، امارة الموصل، ص١٣٦ ~ ١٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) ابن العديم، زبدة الحلب، ٣: ٣٤٥ - محمد العمري منهل الاولياء، ١: ١٢٤.

<sup>·</sup> ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق۳، ص ۲۰۰۰

من جانبه في الاحتيال على لؤلؤ فراسله وهاداه وأظهر ان له بنتا يسأل تزويجها من احد ابنائه لتصير بينهم لحمة نسب واتفاق - ولم يكن للجواد بنتا في الواقع - ولما تحقق لؤلؤ من ذلك شرع هو الآخر في اصطناع الحيلة على الجواد. فأجابه الى ما سأل.

وخطب اليه وحمل مهرا كبيرا، وسير ولده في جماعة من عسكره لمباغتته في الهجوم على سنجار وانتزاعها منه، ويضيف ان لؤلؤاكان قد راسل نائب الجواد في سنجار وكان يدعى جنقر وأطمعه بالمال واستاله اليه. في حين كان الجواد قد أصدر أمره الى نوابه بالقبض على ابن لؤلؤ فور دخوله المدينة، وينهي ابن شداد هذه الحادثة بنجاح لؤلؤ في مهمته واستبلائه على سنجار وتملكها(۱) ». ومها كانت الأسباب التي ساقت لؤلؤالى سنجار فان السبب الذي أورده السبط في مرآته يبقى الأهم والأقوى ومفاده: ان بدر الدين لم يقدم على ضم سنجار الا بعد موافقة أهلها، لأن الجواد كان قد أساء اليهم ونكل بهم، فرحبوا بلؤلؤ وفتحوا له أبواب مدينتهم لتدخل منها عساكر الوصليين وتحتلها(۱).

ويحدثنا الذهبي في تاريخه بهذا الخصوص فيقول: « ... وكاتب أهلها « أي اهـل سنجـار » صاحـب الموصـل فـأسرع ففتحوا لـه البلـد فتملكها (٣) ».

وبعد ان ملك بدر الدين المدينة سار الجواد الى عانة حيث بقي فيها مدة، قيل: ثم باعها الخليفة المستنصر بالله العباسي بال تسلمه منه، ولم يبق في يده من البلاد شيء، بعدها سار الى البرية ومنها كاتب

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢٠٤ - ٢٠٥٠.

<sup>-</sup> الرويشيدي امارة الموصل في عهد بدرالدين لؤلؤ، حاشية ص١٣٨.

<sup>(</sup>٢) سبط ابن الجوزي، مرآة الزّمان، ج ٨، ق٢، ص ٧٢٩.

الرویشیدي، امارة الموصل، ص۱۳۸.

<sup>(</sup>٣) الذهبي، دول الاسلام، ٢: ١٠٨ حوادث سنة ٦٣٧ هـ.

الصالح نجم الدين أيوب - صاحب دمشق - يسأله السير اليه (١).

٧ - أولاد لؤلؤ يحكمون سنجار: واستتب الأمر لبدر الدين في بلاد سنجار. وتشياً مع ما كان يأمله سكانها فيه من عدل وبر وفضل وشدة بأس، رغب في رد الجميل اليهم، وتحقيق ما كانوا يأملون. فعهد بادارة شؤون المدينة الى أقرب الناس اليه، الى ولده الأكبر الصالح اسهاعيل. وقام الصالح وباشراف ابيه بمهامه خير قيام. فرعى الشؤون الاجتاعية والاقتصادية والعمرانية والدفاعية. فأدى ذلك الى تطوير مرافق الحياة، فنمت موارد سنجار وزاد عمرانها، وتقوى دفاعها، وترفه شعبها، وعمها الأمن والاستقرار. وكأن المدينة عادت الى سابق وترفه شعبها، وعمها الأمن والاستقرار وكأن المدينة عادت الى سابق ورجعت بلاد سنجار لتحكم من جديد من قبل حكام الموصل تماماً كما كان عليه طوال تاريخها الغابر، وإذا كانت بلاد الموصل قد أصبحت ورجعت بلاد سنجار لتحكم من جديد من قبل حكام الموصل قد أصبحت في ايام لؤلؤ - كما ذكرت المصادر - ام البلاد ونزهة العباد، ومحط العدل والفضل (۲)، فان سنجار لا بد ان يكون قد أصابها بعض من هذا وذاك ان لم يكن كله.

واستمر الصالح في تولي سنجار نيابة عن ابيه الى وفاة الأخير وذلك في حدود سنة ١٢٥٩هـ/ ١٢٥٩م بعدها استقل بحكم الموصل وسنجار فترة (٣). ويستدل على وجود الصالح في حكم سنجار – من بعض المعلومات التي أوردها ابن الفوطي ، حيث ذكر ان بلاد سنجار كانت في سنة ٦٤٠هـ/ ١٢٤٩م في يد ركن الدين الصالح اسماعيل بن لؤلؤ (١).

<sup>(</sup>١) ابو الفدا، المختصر في اخبار البشر، مجلد ٢، ج٦، ص٧١٠.

<sup>(</sup>٢) ياسين العمري، منية الادباء، ص٦٦٠.

<sup>(</sup>٣) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢٠٦٠.

<sup>(</sup>٤) ابن الفوطى، الحوادث الجامعة، ص١٥١٠.

قلت ان الصالح استقل بعد وفاة ابيه بحكم الموصل وسنجار، ثم ما لبث ان تخلى عن سنجار لأخيه الأوسط بناء لوصية ابيه، وتفيد الأخبار ان مملكة لؤلؤ كانت قد توزعت بعد موته وبناء على وصيته بين أولاده على الشكل التالي: الصالح اساعيل على الموصل، والمظفر علاء الدين (الأوسط) على سنجار، والمجاهد سيف الدين اسحق (الأصغر) على جزيرة ابن عمر (۱).

اذن انتقل حكم سنجار الى علاء الدين بن لؤلؤ وقد أشار الى ذلك عدد من المؤرخين القدامى وعلى رأسهم ابن العبري، وابو الفدا والمقريزي وابن خلدون وغيرهم (٢). وبقيت سنجار على علاء الدين الى شهر شعبان من سنة سبع وخمسين وستمائة هجرية حيث تركها وقصد

(١) ابن العبري، تاريخ الدول السرياني، مجلة المشرق، مجلد ٥٠ سنة ١٩٥٦ آذار ونيسان، ص١٣٦. بقلم اسحق ارملة السرياني.

- لين، طبقات سلاطين الاسلام، ص١٥٤ ويضيف لين أن بلاد حلب كانت من نصيب ابن لؤلؤ الرابع وكان يدعى مجمد علي (نفس المصدر). هذا وكانت مملكة بدر الدين قد انحصرت في النهاية في الموصل وسنجار وجزيرة ابن عمر وجبال الهكارية، «سومر مجلد ٢، ج١، سنة ١٩٤٦، ص٢٧، مقال بقلم:
. داود الجلبي، بعنوان: بدر الدين لؤلؤ والاثار الاسلامية القديمة.

- في حين كانت مدن الجزيرة الآخرى بيد الملك الناصر صلاح الدين يوسف بن محمد صاحب حلب. فمن ديار ربيعة كانت له: نصيبين ورأس عين ودارا والخابور بكامله وقرقيسيا. كما كانت له حران والرها وسروج والرقة وقلعة جعبر والبيرة وجملين والموزر، «ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص ٢٤٥».

(٢) فابن العبري ذكر في تاريخه في حوادث سنة ٦٥٧ هـ ما يلي: « ... وفيها توفى الملك الرحيم بدر الدين لؤلؤ - صاحب الموصل في عشرين يوماً مضت من شهر تموز وتولى ولده الصالح الموصل، وعلاء الدين سنجار، وسيف الدين الجزيرة ». تاريخ مختصر الدول، ص٢٧٩.

- تاريخ الدول السرياني، مجلة المشرق، مجلد ٥٠، سنة ١٩٥٦، ص١٣٦

- وابو الفدا، افاد في الختصر في حوادث نفس السنة ما اورده ابن العبري الختصر، مجلد ٢، ج٦،

- والمقريزي اوضح ان علاء الدين الملقب بالملك السعيد علي كان على سنجار في سنة ٢٥٩هـ. «السلوك ج١ ق٢ ص٢٥١ حوادث سنة ٢٥٩».

- انظر ابن خلدون تاريخه، مجلد ٥، ق٤، ص٨٢٦ - العزاوي، العراق بين احتلالين. ١: ٢٢٧.

- ويضيف ابن شداد بأن المظفر علاء الدين كان قد ولي الى جانب سنجار: بلد تلعفر وذلك بعد وفاة ابيه «الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢٠٦» الملك الناصر صلاح الدين يوسف الأيوبي في دمشق، وبعد خروج المظفر منها وضع أخوه الصالح اسماعيل يده عليها وولى فيها ابنه الملك العادل نور الدين، ولم تزل في يد ابن الصالح الى ان عاد اليها المظفر علاء الدين في غضون سنة ٦٥٩ هـ/ ١٢٦١م، وأقام العلاء فيها مع اخيه الجاهد سيف الدين اسحق – صاحب جزيرة ابن عمر – الى ان بلغهم مقتل الخليفة العباسي المستنصر بالله في بغداد على ايدي التتار، عندها خرجا منها في الحرم من سنة ٦٦٠هـ/ ١٢٦٢م وطلبا الديار المحروق المحر

قلت ان بلاد مملكة لؤلؤ متعت بالهدوء والاستقرار طوال حياة مؤسسها، اذ لم يحدث فيها ما يعكر صفو الحياة ويزعج المواطنين. وكان هذا مرده الى السياسة المرنة التي أظهرها الملك الرحيم في علاقاته مع جيرانه امراء وملوك النواحي من جهة ومع دار الحلافة في بغداد من جهة ثانية. لذا انعكست نتائج هذه السياسة على اوضاع البلاد، واذا كانت المصادر قد أفادت بحدوث بعض الاضطرابات هنا او هناك في بعض جهات المملكة فان سبب ذلك كان يعود الى وجود الخوارزمية في المنطقة، هؤلاء كانوا قد ناصبوا لؤلؤا العداء السافر منذ ان اصطنعهم الصالح ايوب واقطعهم الضياع والمدن ودفعهم الى قتال صاحب الموصل والاستيلاء على دياره. ولإخماد اضطرابات الخوارزمية كان لؤلؤ يلجأ الى تعبئة كافة جند المملكة ويناشد سائر امراء النواحي على الاشتراك معه في قتالهم للتخلص من شرهم، تماما كما حدث في سنة

الملك الناصر صلاح الدين بن يوسف ابن الملك العزيز محمد بن الظاهر غازي ابن الملك الناصر صلاح بن يوسف بن ايوب فاتح بيت المقدس.

<sup>•</sup> المستنصر بالله هو أبو القاسم أحمد بن الظاهر بأمر الله أبي نصر بن الناصر لدين الله أبي العباس أحمد. وكان المستنصر قد ترك بغداد ولحق بالديار المصرية هرباً من فتك النتار به، وفي مصر بويع بالحلافة من قبل الظاهر بيبرس ثم رجع الى دمشق وتوجه بصحبة اولاد لؤلؤ الى العراق وذلك في حدود سنة ٦٥٩ هـ وقتل هناك. «ابن شداد، الاعلاق الخطيرة ج٣٠ ق١٠ سـ٣٠٩».

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢٠٩.

٦٤٠ هـ/ ١٢٤٢ م عندما اشترك صاحب سنجار الصالح اساعيل مع ابيه واخوته في حرب الخوارزمية وأتباعهم من التركان عندما قصدوا بلاد حلب (١).

فتجهيز العساكر السناجرة واعدادهم للقتال وما يترتب على ذلك من اعباء مالية وبشرية كل ذلك كان يعود على سكان المدينة سنجار وأطرافها بالضرر والخسارة لأن هؤلاء مع سكان المدن الأخرى كانوا في مثل هذه الحالات يعتبرون حطب الحرب ومادتها وان كان النصر حليفهم في كثير من الأحيان.

واذا كنا نتحدث عن علاقات لؤلؤ بالعالم فاننا نشير في الوقت نفسه الى علاقات ابنائه أصحاب الاقطاعات، لأن سياستهم كانت نابعة من سياسته، فبدر الدين نفسه كان – كها تشير المصادر – قد امتاز بالمكر والدهاء وهذا ما جعل علاقاته بجيرانه في الجزيرة والشام علاقات حسنة ومتينة في أغلب الأوقات، كها استطاع بهذه الصفات ان يستوعب الغزو التتري المغولي ويعمل على تلافي شره منذ البداية، فصانع هولاكو وتودد اليه، بعدما علم من بطشه وغدره وجبروته، ابان احتلاله لأرمينيا في سنة ١٤٦ هـ/ ١٢٥٨ م وعندما وجد لؤلؤ وأبناؤه أنفسهم في موقف حرج نتيجة الزحف المغولي نحو بغداد حيث كان أمامه أحد أمرين، اما الاسراع بعساكره للدفاع عن بغداد ونجدة الخلافة واما الوقوف الى جانب الغزاة ومساعدتهم في القضاء على السلطة الاسلامية العليا آنذاك قرر بعد ان تبين له اقدام سائر امراء النواحي على الوقوف الى جانب هولاكو والسير في ركابه وبعد ان تبين له أيضاً ان بقاءه الى جانب الخلافة وحيدا لن يجديه فتيلاً، قرر مواصلة اعلان الطاعة للغازى الجبار وارسال بعض مجموعات من جنده لتقاتل الى الطاعة للغازى الجبار وارسال بعض مجموعات من جنده لتقاتل الى

<sup>(</sup>١) ابن الفوطي، الحوادث الجامعة، ص١٥٠.

جانب الجحافل المغولية.

وتفيد المصادر ان مجموعات لؤلؤ العسكرية كانت قد وصلت متأخرة عن موعدها وبعد ان كانت الجيوش المغولية قد اقتحمت بغداد وفتحتها واستباحتها وتضيف هذه المصادر ان المغول وجدوا في تأخر وصول قوات لؤلؤ ان في الأمر ما فيه. فشككوا بنوايا بدر الدين واعتبروا ذلك امرا مقصودا. ونعتقد ان يكون ذلك. اذ ليس من المعقول ان يقدم رجل كبدر الدين لؤلؤ - وهو السياسي الحنك المرن على عمل كهذا وهو يعلم ابعاده في الداخل والخارج وان أظهر تأييده للمغول وأعلن طاعته لهم. ولكي يخفي نواياه ويزيل تشكك الغزاة به هرع لتوه الى اذربيجان حيث كان يقيم هولاكو. وهناك أبدى تأسفه واعتذاره لتباطؤ قواته مجدداً إعلان ولائه وطاعته ومقدما الهدايا والأموال والتحف. وتفيد المصادر ان هولاكو قبل منه ذلك ورده الى بلاده (۱).

ويتحدث العمري عن موقف لؤلؤ من المغول فيقول: « ... وصانع لؤلؤ هولاكو وحمل اليه الأموال ووصل الى خدمته بعد ان أخذ (7) ».

<sup>(</sup>١) ابو الفدا، المختصر في اخبار البشر، مجلد، ج٦، ص١٠٤، حوادث سنة ٦٥٧ هـ.

<sup>-</sup> ابن كثير، البداية والنهاية، ١٣: ٢١٤ حوادث سنة ٦٥٧ هـ.

<sup>-</sup> ابن خلدون تاريخه، مجلده، ق٤، ص٧٩١ يقول داود الحلبي في مقال له عن لؤلؤ في سنة ٢٥٦ هـ/ ١٢٥٨ م أرسل بدر الدين ابنه الصالح اساعيل نائباً عنه الى صاحب التتار لتقديم الطاعة فقابله هولاكو بقوله: « ... أنتم بعد في شك من أمرنا، وما طلتم الى اليوم الا لتنظروا من الظافر بصاحبه فلو انتصر الخليفة وخذلنا لكان مجيئكم إليه لا إلينا... قل لابيك لقد عجبنا منك كيف ذهب عنك الصواب، وعدل بك ذهنك عن سواء السبيل، واتخذت اليقين ظناً، وقد لاح لك الصبح فلم تستصبح. فلما عاد اساعيل، وبلغ اباه خاف، وراح يفرغ خزانته من الأموال والجواهر، وصادر ذوي الثروة من رعاياه، وأخذ حتى حلى نسائه وسار الى هولاكو لعرض الطاعة. فتلقاه بالقبول واحترمه لكبر سنه. وعاد لؤلؤ الى الموصل مذعوراً بما شاهده من قوة المغول. « سومر مجلد ٢ : ج ١ ، سنة ١٩٤٦ كانون الثاني، ص ٧٧ - ٢٥، داود الحلمي: الملك بدر الدين لؤلؤ والآثار القديمة الاسلامية في الموصل.

<sup>(</sup>٢) مجمد العمري، منهل الاولياء، ١: ١٢٥ حوادث سنة ٦٥٧ هـ.

وبعد وفاة لؤلؤ أبقى ابناؤه على العلاقة الطيبة مع هولاكو تخوفا منه فقيل انه احترمهم وأقرهم على أعالهم(١).

ولما تبين لأولاد لؤلؤ ان نوايا المغول أخذت تسوء نحوهم، فترت علاقاتهم بهم وزادها فتورا وشوشات حكام دمشق ومراسلاتهم لهم بقصد الإثارة والتحريض بين الطرفين، مستغلين فيهم حماسهم الديني الزائد خلافاً لما كان عليه أبوهم من عدم اهتام بشؤون الدين اللهم إلا لأغراضه السياسية والعسكرية. لأنه كان أرمنيا وحديث العهد بالاسلام، ووعد الدمشقيون والحلبيون أولاد لؤلؤ بالمساعدة والمساندة، فاستجابوا لنداءاتهم وأعلنوا الثورة على المغول في الوقت الذي سار فيه هؤلاء باتجاه ديارهم، وراح الشاميون يغذون ثورة ابناء لؤلؤ ويمدونها بالمال والرجال، وتفيد الأخبار ان صاحب سنجار – علاء الدين علي – ما ان سمع بتقدم العساكر المغولية نحو ديار ملكه – وكان قد تسامع بفظائعهم – حتى ترك البلاد ولجأ هارباً إلى دمشق مع عياله وأمواله وصحبه أ. وبعدها طلب الديار المصرية ونزل في ضيافة الملك الظاهر بيبرس ".

وبعد هروب المظفر علاء الدين اجمع أهل سنجار على ان يفوضوا أمرهم الى قاضي المدينة المدعو آنذاك فخر الدين (١٤).

<sup>(</sup>١) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق، ي، ص٨٢٦.

<sup>-</sup> مجلة سومر، مجلد ٢، ج١، سنة ١٩٤٦ كانون الثاني، ص٢٨.

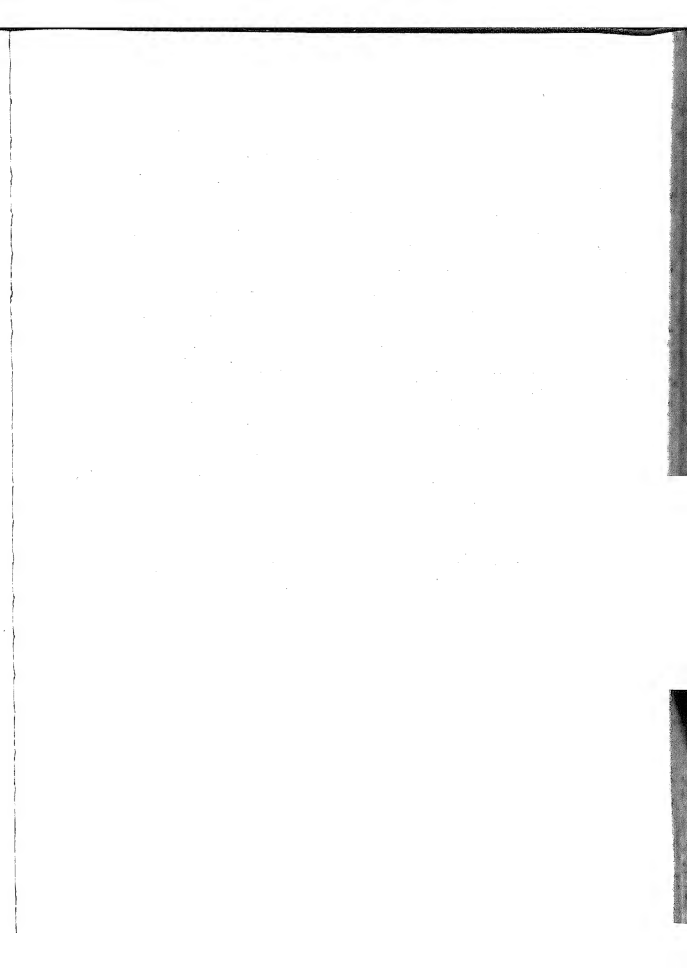
<sup>(</sup>٢) اليونيني، ذيل مرآة الزمان، ١: ٤٩٥٠

<sup>-</sup> ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۵، ق، ٤، ص۸۲٦٠

<sup>-</sup> الرويشيدي، امارة الموصل في عهد بدر الدين لؤلؤ، ص٧٨٠.

<sup>(</sup>٣) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢٠٩.



## الفصِّل الخامِسُ

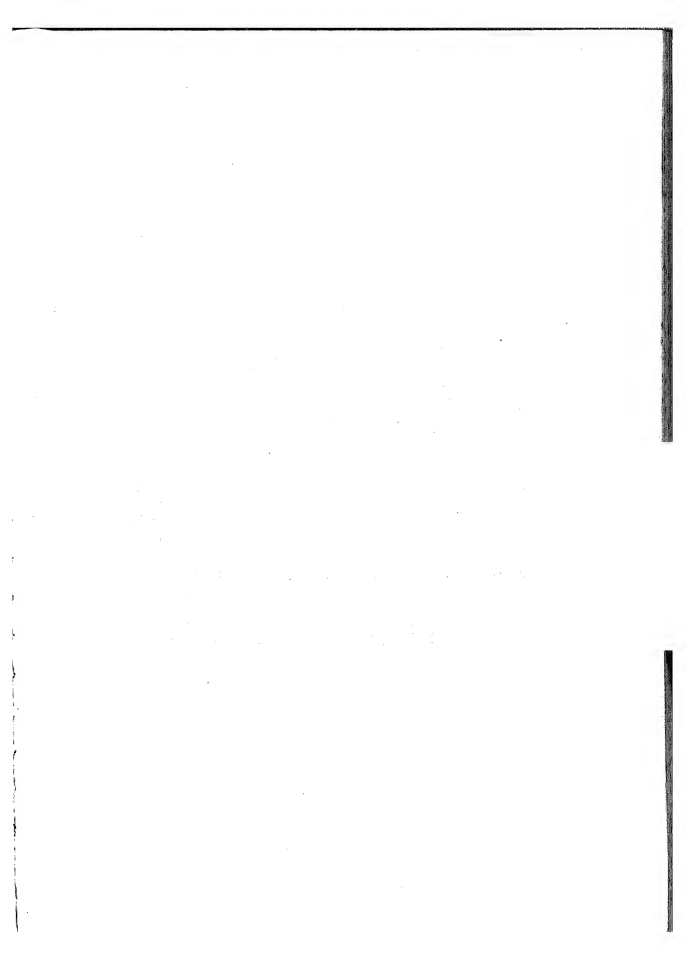
مدينة سنجار من العهد المغولي الآيلخاني الى العهد العثاني ٦٥١٥ م ١٣٦٢ - ١٥١٥م

اولاً - بلاد سنجار في ايدي المغول الايلخانيين ٦٦٠ - ٢٣٥ م.

ثانياً - سنجار خلال حكم المتغلبين على الدولة الايلخانية.

Company (1965)

ثالثا - مدينة سنجار في أيدي العثانيين الأتراك.



## مدينة سنجار من العهد المغولي الايلخاني الى العهد المعثاني العثاني عرب ١٥١٥ - ١٢٦٢ - ١٥١٥م

اولاً - بلاد سنجار في أيدي المغول الايلخانيين ٦٦٠ - ١٣٣٥ م. ٧٣٦

١ - ملامح عامة: وبترك علاء الدين بن لؤلؤ لبلاد سنجار ، بدأت مرحلة جديدة في تاريخ هذه البلاد وهي مرحلة الحكم المغولي الايلخاني المباشر. امتدت من سنة ٦٦٠هـ/١٣٦١م الى سنة ٧٣٦هـ/١٣٣٥م. اما كيف ومتى تم ذلك ، وما هي الأحداث التي رافقت عهدهم في بلاد سنجار ومن هم ابرز القادة منهم الذين نزلوا هذه البلاد وتركوا فيها بعضاً من آثارهم ، فهذا ما سنلحظه فيا يلي .

من الشائع بل من المتداول انه اذا ذكر تاريخ المغول في بلاد المسرق العربي فانما يذكر معه الخراب والدمار والقتل والتشريد، الا ان مجموعة من الباحثين المعاصرين لنا ومنهم بين العرب المحامي عباس العزاوي والدكتور جعفر خصباك، حاولوا ان يميزوا بين الروايات الشعبية التي روج لها الكتاب التقليديون ترويجا واسعاً بهذا الخصوص، وبين الحقائق التاريخية المجردة من العواطف المنفعلة والعرض المبسط والتي تخفف وتشذب من اقوال تلك الروايات.

والحقيقة ان المغول كانوا قد تعمدوا القساوة والتخويف مع بداية تحركهم في بلاد المشرق العربي بقصد ردع الشعوب عن المقاومة ليس الا.

ولهذا تميزت الغزوات الأولى التي قاموا بها - بداعي الاستكشاف -بالعنف: هذا العنف بل وهذا الإرهاب الخطط من قبلهم كان ياشي بعض الخطوات التي من شأنها ان تبرهن على مدى تمسك هؤلاء ببعض القيم وحتى العلمية منها. فمثلاً كان الفقيه الجويني قد رافق - كما ذكر -الحملة المغولية التي قضت على وكر الحشاشين في قلعة الموت بداعي وضع اليد على مجموعات الكتب القيمة التي كان علكها الحشاشون هناك، وبداعي ان يختار من هذه الكتب ما يستحق الحفظ منها. ان ما اتى به المغول من ارهاب واضطهاد في البداية وبخاصة في بلاد العراق والجزيرة قد نال مناله فاحدث اضطرابا في الاوضاع، واختلالا في القوى، وبدلا من ان يواجه ملوك الجزيرة وامراؤها هذه الموجة بموقف موحد، لجأ بعضهم - إن لم نقل كلهم - الى اتخاذ موقف المصانعة والترلف، وتقديم آيات الولاء والطاعة للغزاة الجدد، فتسابقوا في ذلك، اما لحاية انفسهم والابقاء على ما بإيديهم، واما لرغبة بعضهم في الحصول على مكاسب ومنافع أكثر في الدولة الجديدة. تماما كما كان عليه الحال عندما قدم بدر الدين لؤلؤ - اقوى رجال الجزيرة - وابناؤه الطاعة والخدمة لممثل هولاكو فور سماعهم بنبأ قدومه المنتصر نحو بلادهم.

ان هذا الموقف المتخاذل والضعيف الذي وقفه ملوك الجزيرة من الغزاة ليس وحده فقط الذي كان سبباً في دخول هؤلاء بلاد الجزيرة، فإضافة الى قوة المغول، كانت هناك أمور أخرى ساعدت على أخذهم وتمركزهم في تلك الديار، واعني بذلك مواقف بعض الطوائف التي كانت تشتكي من وضعها ضمن مجتمعاتها وعلى الأخص النصارى واليهود.

فالمصادر قد افادت بأن النصارى ما ان تسامعوا بوصول القوات المغولية حتى لاحت عليهم بوادر الارتياح، فقاموا ببعض التصرفات السلبية تجاه السلمين، ونتيجة لموقفهم هذا اضطر صاحب الموصل

واصحابه الى الانتقام منهم، فسلبوا ونهبوا وقتلوا، وكان ذلك قد، حصل ابان محاصرة المغول لمدينة الموصل في خريف سنة ٢٥٦ هـ/١٢٥٨م(١)

واذا كان النصارى قد وقفوا هذا الموقف وهللوا لمقدم المغول، فان هؤلاء الغراة - كما اوضحت الأخبار -لم يتورعوا في وقت من الأوقات عن الحاق الأذى بهم، بل وعاملوهم كغيرهم من سائر طوائف المدن في الجزيرة وان كان هناك نوع من التمييز والتخفيف في بعض الأحيان.

وأخبار المغول وغزواتهم ومعاملتهم كانت قد وردت في كتابات الرهاوي الجهول. فمثلا يذكر في أمور سنة ٦٣٠هـ/١٣٣٧م ولأول مرة ظهور شعب من الشمال اتراك (الذين يسمون أنفسهم بغالبيتهم تتر، وبالسريانية الهون)، فهؤلاء (الوثنيون والقتلة الذين اهلكوا عملكة الفرس)، تقدموا بغزوة حتى مدينة ديار بكر.

ثم يسجل الرهاوي في سنة ٦٣١ هـ/١٢٣٢م غزوة جديدة لهؤلاء (الملعونين الذين لا يعرفون وجود الإله ولا يهتمون لا بالصلاة ولا بالصوم). لكنه في نفس ألوقت يضيف ملاحظة مهمة كنا قد توهنا بها تقول: انهم يهلكون (الاتراك اكثر من النصارى، والسلمين أكثر من اليهود)(٢).

هذا وتصمت المصادر عن ذكر سنجار خلال المرحلة التمهيدية للغزوات المغولية، ولربا شاركت سنجار مدينة الموصل واتابكها لؤلؤ عندما أقدم الطاعة للمغول في سنة ٦٤٠ - ٦٤٢ هـ ١٢٤٢ - ١٢٤٤ هـ ١٢٤٤ في المعول في سنة ١٢٤٤ م، لكون المدينة في يد ولدة الصالح الماعيل في هذا الوقت. وكذلك فان سقوط بغداد الذي تم بأيدي المغول في لحدود سنة

<sup>(</sup>١) ابن العبري، تاريخ مختصر الدول، ص ٢٨٤.

J. M. Fiey, Chrétiens Syriaques, entre Croisés et Mongols, Symposium Syriacum, (\*) Revue 1972, P. 335.

707 هـ/١٢٥٨م فلا يذكر له أي أثر على وضع المنطقة الشمالية التي منها مدينة سنجار وبلادها. الا إنه وبعد وفاة لؤلؤ واتضاح نوايا المغول في الاستيلاء على ملكه، تمرد الصالح اسماعيل واعلن الثورة عليهم خاصة بعد أن تقدموا من جديد لحصار مدينة الموصل مقر اقامته.

واذا كان الصالح قد تمرد وثار وتهيأ للدفاع عن ملكه وحشد قواته فأن اخويه – المظفر علاء الدين صاحب سنجار والمجاهد سيف الدين صاحب جزيرة ابن عمر – قد اصابها الهلع والفزع فقررا ترك البلاد والالتجاء بعيالها وصحبها الى دمشق ثم الى الديار المصرية، سيا وان انتصار قطز المملوكي على الجحافل المغولية في عين جالوت، واستيلاء الملك الظاهر بيبرس على الشام، جعل المسلمين في الجزيرة وغيرها يشخصون بأبصارهم الى مصر للخلاص.

قلت إن أهل سنجار فوضوا أمرهم - بعد هرب علاء الدين - الى القاضي فخر الدين - وكان قد ساد البلاد جو من الخوف والحذر، وراح الناس يبحثون عن اماكن يلتجئون اليها لحاية انفسهم وعيالهم وممتلكاتهم. وانشغل القاضي ومعاونوه بتدبير أمور المدينة ورعاية مصالحها وتهدئة نفوس مواطنيها ، خاصة وان التتار لم يصلوا المدينة بعد ولم يعارضوها حتى تلك الساعة (۱).

وفي مصر ذهب الملكان الفاران الى الظاهر بيبرس، واطلعاه على مجريات الأمور في بلاد العراق والجزيرة ومن هناك راسلا اخاها الصالح - صاحب الموصل - واخبراه ما كان من أمرها مع بيبرس. وطالباه باللحاق بها والعمل في خدمة صاحب مصر. كما اعلماه بان

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢٠٩.

الظاهر بيبرس البندقداري اقوى سلاطين الماليك - كان من بين الذين اطاحوا بالدولة الايوبية في مصر والشام، واقاموا على انقاضها دولة الماليك التي استمرت الى سنة ١٥١٦م عندما اطاح بها المثانيون في معركة مرج دابق وقضوا على آخر سلاطينها المدعو قانصوه الغوري.

الظاهر سوف يتصدى للتتار ويقصد مواقعهم ويزيل شرهم، ونصحاه بتقديم الطاعة والولاء له، ومتى فعل ذلك فسوف يحظى بعطفه ومساعدته فيضمن ليس فقط ملك الموصل بل وبلاد المشرق كلها(١).

ويؤخذ مما اتت به المصادر أن رسالة علاء الدين الى أخيه الصالح كانت قد وقعت بيد شمس الدين محمد بن يونس الباعشيقي – احد جلساء الصالح – وكان يومئذ بحضرته فغافله وخطفها وذهب بها الى هولاكو<sup>(۲)</sup>. ولما علم الصالح خاف ورحل الى الشام ثم الى مصر. وعندها اضطربت احوال الموصل، كما اضطربت احوال سنجار من قبل. وفي مصر اعد بيبرس جيشاً وارسله مع رجل ادعى انه من أولاد الخلفاء العباسيين ليكشف التتر عن بغداد والجزيرة، وانفذ اولاد لؤلؤ معه. قيل: انهم لما قاربوا بغداد خرج عليهم جيش التتر فقتل ابن الخليفة قيل: انهم لما قاربوا بغداد خرج عليهم جيش الديار. فقصد الصالح الى بينها لاذ اولاد لؤلؤ بالفرار والتوجه الى بعض الديار. فقصد الصالح الى الموصل متخفياً، بينها وصل علاء الدين مدينة حلب حيث كان بيبرس قد عهد الله فيها نائباً عليها (٣).

7 - دخول المغول الى سنجار واستيالاؤهم عليها - موقعة سنجار: ما ان علم المغول بوجود الصالح في بلده حتى جدوا في إرسال العساكر نحوه، واحاطوا بمدينة الموصل وحاصروها. وازاء هذا الوضع الخطير لم يجد الصالح امامه سوى مكاتبة امراء الشام وحلب والطلب اليهم بالمساعدة - كما كانوا يمنونه من قبل - فاتصل بصاحب حلب وكان لا يزال الأمير شمس الدين أقوش البرلي - حيث ان علاء الدين

<sup>(</sup>١) ابن العبري، تاريخ مختصر الدول، ص٢٨٢ حوادث سنة ٦٥٩,هـ.

<sup>-</sup> ابن العبري، تاريخ الدول السرياني، مجلة المشرق، مجلد ٥، سنة ١٩٥٦. اذار ونيسان، ص١٤٠.

 <sup>(</sup>۲) ابن العبري، تاريخ الدول السرياني، عجلة المشرق، مجلد ٥ سنة ١٩٥٦ اذار ونيسان، ص١٤٠، بقلم اسحق ارملة السرياني.

 <sup>(</sup>٣) داود الجلبي، الملك بدر الدين لؤلؤ والاثار القديمة الاسلامية في الموصل، مجلة سومر، مجلد ٢، ج١،
 ص ٢٨ سنة ١٩٤٦.

<sup>•</sup> ورد باسم براو « ابن العبري ، تاريخ مختصر الدول ، ص ٢٨٤ ». وباسم ازيرلوا «رشيد الدين فضل الله =

ابن لؤلؤ لم يكن قد تسلم مهامه فيها بعد - واستحثه على الوصول اليه ليرحل التتر عن بلاده، فاستأذن البرلي مولاه الظاهر بيبرس فأذن له ورضى عنه.

وخرج البرلي من حلب وسار الى ان وصل بلاد سنجار - فاستولى عليها واعتقل قاضيها - فخر الدين - بعد ان صادره (۱). واتفق أن اكتشف أمر صاحب حلب لدى التتار الذين كابوا على حصار الموصل، وابلغوا بعدد عساكره وبمكان نزوله، فسارعوا للقائه. وذكر ان الطرفين التقيا في سهل سنجار، وجرت بينها معركة دامية عرفت باسم موقعة سنجار، كانت فيها الكسرة على البرلي، قيل انه انهزم جريحاً وقتل أكثر من كان معه وفر لاجئاً الى البيرة. وبعد ذلك توجه التتار الى مدينة سنجار للانتقام من أهلها الذين ساندوا البرلي في المعركة، ويفيد ابن شداد المؤرخ المعاصر للاحداث انه: « ... بعد ان تم النصر للتتار دخلوا سنجار واستولوا عليها واخربوا قلعتها وهدموا شراريفها ورتبوا فيها الأمير علم الدين قيصر الموصلي نائباً بها(۲).

وافاضت المصادر في التحدث عن هذه الموقعة وعن الالآم التي تركتها في نفوس السنجاريين والموصليين والشاميين على السواء، وعن الخسائر التي تسبب بها المغول في الأرواح والممتلكات، والذي اتضح من

<sup>=</sup> الممداني، جامع التواريخ، عبلد ٢، ج١، ص ٣٢٨ ». وباسم ايلبرك، العزاوي، تاريخ العراق بين احتلالت، ١: ٢٤٣ ».

تذكر المصادر ان سبب تعبين علاء الدين على حلب بدلا من البرلي لكون الاخير قد خرج عن طاعة سيده بيبرس واستولى على بعض اعاله في حلب وحران وما يليها "ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص،٢١ »، ويلاحظ ان البرلى لم يسلم حلب الى علاء الدين وانه عصبي بها فاضطر بيبرس الى السكوت عن عمله والتظاهر بالرضا عنه ريثا تنجلي الاوضاع في الجزيرة،

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٢) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢١١ - ٢١٢٠

خلال هذه المصادر ان ذلك كان قد حصل على مرأى ومسمع من أمراء الجزيرة الآخرين، بل وان بعض هؤلاء كان قد اشترك مع المغول في إقتحام سنجار والموصل، واقتسم معهم ما سلبوه وما نهبوه من خيرات تلك الديار.

واذا كان السناجرة قد هبوا لنجدة البرلي وصاحبه الصالح اساعيل فإنهم اغا فعلوا ذلك لإنهم كانوا يدركون حق الإدراك من ان المغول بعد ان يتمكنوا من المواصلة ومدينتهم سوف يلتفتون لا محال صوب سنجار وان نجدتهم هذه لا بد وان تبعد الخطر عنهم سيا وان سنجار كانت - كا قلنا من قبل - كالتوأم بالنسبة الى الموصل وتربط بين شعبي المدينتين روابط عديدة منها: رابطة الجوار، ووحدة المصير الذي اتضح عبر تاريخ البلدين المشترك، ونظراً لإهمية هذه الموقعة كان لا بد من الإتيان على بعض تفاصيلها، كا اوردتها مؤلفات المؤرخين المعاصرين لما وسواهم.

كان ذلك في اوائل المحرم من سنة ستين وستائة للهجرة الموافق لسنة اثنتين وستين ومائتين وألف للميلاد على ما ذكره اليونيني في ذيل المرآة، عندما قصدت الجموع المغولية الايلخانية بقيادة المقدم صندغو مدينة الموصل، وكان يشاركها في زحفها كل من صاحب ماردين وشمس الدين بيونس المشد، الدين بيبرس - امير شكار البدري - وشمس الدين يونس المشد، يقودون عساكر أعالهم، ونصب الجميع على الموصل المجانيق وشددوا عليها الحصار حتى ضايقوها، في الوقت الذي كان فيه صاحبها عليها الحصار حتى ضايقوها، في الوقت الذي كان فيه صاحبها الصالح اسماعيل - يعاني من قلة الرجال والسلاح والاقوات، اذ لم يكن لديه - كها قال اليونيني - أكثر من مائة فارس، وازاء هذا الوضع لديه صندغو مو نصراني نسطوري، احد قادة المنول التابعين لمولاكو ورد عند ابن المبري باسم سدغو (تاريخ مختصر الدول، ص٢٥٤). وعند رشيد الدين فضل الله الممداني - مؤرخ المنول باسم سدغو

صندغو هو نصراني نسطوري ، احد قادة المغول التابعين لهولاكو ورد عند ابن العبري باسم سمدغو (تاريخ مختصر الدول، ص ٢٨٤). وعند رشيد الدين فضل الله الهمداني - مؤرخ المغول باسم سندا غونويان (جامع التواريخ مجلد ٢ ج ١ ، ص ٣٣٩) ولفظة نويان او نوين وردت عند ابن كثير بمعنى امير عشرة آلاف رجل (البداية والنهاية ، ٣١ : ٣٢٦ حوادث سنة ١٥٨ هـ). كما ورد اسم صندغو عند المؤرخين والباحثين المعاصرين باسم سمداغو (المزاوي، تاريخ العراق بين احتلالين ١ : ٣٤٣).

الخطير والحرج استصرخ الصالح جيرانه - كها سبق القول - فأنجده صاحب حلب السالف الذكر - وكان من جهة ركن الدين بيبرس صاحب الديار المصرية والشامية (۱). وقيل ان بيبرس كان قد علم بحرج موقف الصالح فارسل اليه آقوش على رأس جيش لامداده (۲).

وتقول المصادر الأخرى ان البرلي خرج من حلب ومعه ألف واربعائة فارس من الغز، واربعائة فارس من الغز، واربعائة فارس من التركان ومائة من العرب (1). وعندما بلغ سنجار كتب رسالة الى الصالح يخبره وصوله وربط الرسالة في جناح حمامة – على ذمة الهمذاني – واتفق ان حطت الحمامة على منجنيق المغول فامسكها المنجنيقي وحملها الى صندغو. فسار هذا الأخير قاصدا بلاد سنجار حيث جيش البرلي. وكان يصحبه عشرة آلاف فارس (٥). خص كل فرد منهم ثلاثة من الجياد. وبالقرب من سنجار انقسموا الى ثلاث فرق وكمنوا هناك للعسكر الشامي (٦). ويفيد اليونيني ان المغول الذين كانوا على حصار الموصل، لما اتصل بهم خبر وصول النجدة الشامية لصاحب الموصل خافوا وعزموا على المرب (٧). الا ان رسول هولاكو – الزين الموصل خافوا وعزموا على المرب (١). الا ان رسول هولاكو – الزين الماضطي – الذي كان قد وصل ماردين كتب اليهم يحثهم على الثبات المرافقين المستمرار في الحصار بعد ان عرفهم بقلة عدد الفرسان المرافقين للبرلي، واشار عليهم بقصده وقتاله وقوى فيهم الشعور بالنصر فاستجابوا لقوله (٨).

<sup>(</sup>١) اليونيني، ذيل مراة الزمان، ١: ٤٩٢ حوادث سنة ٦٦٠ هـ.

<sup>(</sup>٢) رشيد ألدين فضل الله الهمداني، جامع التواريخ، مجلد٢، ج١، ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢١١٠.

<sup>(</sup>٤) اليونيني، ذيل مرآة الزمان، ١: ٤٩٣.

<sup>(</sup>٥) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢١١٠.

<sup>(</sup>٦) رشيد الدين فضل الممداني، جامع التواريخ، مجلد ٢، ج١، ص٣٢٨ - ٣٢٩.

<sup>(</sup>٧) اليونيني، ذيل مرآة الزمان، ١: ٤٩٣.

<sup>(</sup>٨) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢١١.

وفوجىء العسكر الشامي اثناء تقدمه بالكائن المغولية، فتردد البرلي في دخول المعركة لعدم التكافؤ في العدد والعدة. الا ان المغول فرضوها عليه فرضا واشتيكوا معه، ولما تسامع السناجرة بالخبر هموا على الفور لمساعدة عساكر البرلي. كما هم غيرهم من أهالي المدن والضياع المجاورة من تمكن من الوصول الى أرض المعركة. ورغم ما ابداه العسكر الإسلامي من شجاعة واقدام فانه لم يقو على الصمود. فانهزم البرلي - كما اسلفنا من قبل - وجرح وفر في جماعة يسيرة من صحبه ولحق بالبيرة (۱). ثم دخل مصر فاستقبله وجماعته الظاهر بيبرس وقيل انه سر من اقدامهم على مقارعة المغول والوقوف في وجههم فانعم عليهم بالمال والخلع (۲).

اما نتائج هذه الموقعة بالنسبة الى السناجرة ومدينتهم فقد ذكر انها كانت قاسية جدا. اذ ما ان فرغ المغول من سحق النجدة الشامية حتى مالوا الى سنجار، يدمرون ويخربون، فقتلوا وسلبوا وهدموا. ويفيد صاحب كتاب جامع التواريخ فيقول: « ... وبعد ان دهم المغول العسكر الشامي وقتلوا اكثره، وفر الباقون، قتلوا كثيراً من أهل سنجار واسروا النساء والاطفال ")».

وذكر انه قبل ان يترك المقدم المغولي صندغو المدينة، وانطلاقا من سياسة المغول ازاء البلاد المفتوحة – والرامية الى ترك السلطة المدنية في البلاد بإيدي الامراء المحليين الموالين لهم، على ان يخضع هؤلاء للسلطة العسكرية التي كان المغول يحتفظون بها لإنفسهم – رتب على

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص٢١١٠.

المقريزي، السلوك، ج١ ق٢، ص٤٧٥ حوادث سنة ٦٦٠هـ.

<sup>(</sup>٢) اليونيني، ذيل مرآة الزمان، ١: ٤٩٣ - ويضيف اليونيني بان هولاكو ارسل الى البرلي وهو في البيرة يطلبه ويبذل له البلاد اقطاعا فرفض ولجأ الى الشام فمصر، ثم يذكر اليونيني اساء الامراء المسلمين الذين قتلوا في الممركة بمن رافق البرلي وانجده ومن هؤلاء كان الامير علم الدين الوباش، والامير عز الدين ايبك السلياني، والامير بهاء الدين يوسف بن حسام الدين طرمطاي، والامير علم الدين سنجر الناصر «نفس المصدر».

<sup>(</sup>٣) رشيد الدين فضل الله الممداني، جامع التواريخ، مجلد ٢ ج١، ص٣٢٩٠.

المدينة - كما أشرنا من قبل - الأمير علم الدين قيصر الموصلي نائباً بها وأوكل الى القائد بايجونين أمر شحنتها (۱) منهيا بذلك عهود سنجار المستقلة التي تمتعت بها أيام الزنكيين واللؤلؤيين. ويفيد ابن العبري أن صندغو عاد بعد ذلك الى الموصل بأسرى سنجار وادخلهم على صاحبها الصالح ليعرفه بما حدث ويشير عليه بالدخول في طاعته. واخذ يخاطبه ويطايبه حتى انخدع، وفتح ابواب المدينة، قيل فدخلها المغول واعملوا السيف بأهلها واجروا السلب والنهب واسروا الصالح واقتادوه الى هولاكو وقتل هناك (۲). وهكذا تحقق للمغول ما كانوا يريدون، فانساحوا

(١) ابن العبري، تاريخ الدول السرياني مجلة المشرق، مجلد ٥٠ سنة ١٩٥٦، اذار ونيسان، ص١٤٣، بقلم اسحق ارملة السرياني.

والشحنة هي من الوظائف المستخدمة من قبل السلاجقة، يعين صاحبها من قبل السلطان، وهي اشبه ما تكون بوظيفة الحكمدار في عصرنا الحاضر، يتمتع صاحبها بسلطات بوليسية وادارية، وهو مسؤول عن ادارة المدينة والحافظة على أمنها واستقرارها، وملاحظة الخارجين على النظام، ومعاقبة الشاغبين. وقد يتعدى صلاحياته ويقوم باعال عسكرية واسعة قد لا ترضي السلطان في بعض الاحيان. «مجلة سومر، مجلد ٢٠٠، ج١ و٢، ص ٢٢٠، سنة ١٩٦٤. من مقال بقلم حسين امين بعنوان: نظام الحكم في العصر السلجوقي.

(٢) ابن العبري، تاريخ مختصر الدول، ص٢٨٤٠.

- اليونيني، ذيل مرآة الزمان، ١: ٤٩٤ حوادث سنة ٦٦٠ هـ.

- ويفيد صاحب كتاب جامع التواريخ انه عندما اقترب المغول من الموصل خرج سكان المدينة لاستقبالهم ظانين انهم شاميون جاؤوا لامدادهم واقاموا الافراح فاحدق بهم جند المغول، ولم يتركوا واحدا منهم حيا، بعد ان ظلوا يجاربون مدة ستة اشهر «رشيد الدين فضل الله الهمداني، جامع التواريخ، مجلا ۲، بر ، ص ۳۲۹ ».

- ويضيف ابن العبري بان المغول القوا القبض على علاء الدين ابن الصالح اساعيل واسكروه واوثقوا فخذيه بوتر القوس وثقا شديدا حتى تفجر بطنه وقطعوا حقويه قطعتين وعلقوها على عتبتي باب المدينة، «تاريخ الدول السرياني، مجلة المشرق، مجلد ٥٠ سنة ١٩٥٦، آذار ونيسان، ص١٤٣٠ بقلم اسحق ارملة السرياني».

وتجدر الاشارة هنا الى ان الموصل كانت قد حوصرت من قبل المغول في حدود سنة محمد الاشارة هنا الى ان المور الذي لحقها انذاك كان اقل بكثير بما لحق سنجار وجزيرة ابن عمر واربل. والسبب في ذلك كان - كما ذكر ابن العبري - هو ان لؤلؤاً صاحب تلك الديار كان قد بعث ابنه في هذه السنة الى هولاكو ليؤكد له الاستمرار في بذل الطاعة وتبديد الشكوك التي اثيرت حول ابيه ويعيد توثيق العلاقات، وحتى يأمر هولاكو جنده بالتوقف عن ضرب البلاد الجزيرية وعدم التعرض لبلاد الموصل فاجيب الى ذلك. «تاريخ الدول السرياني مجلة المشرق، مجلد ٥٠ سنة ١٩٥٦، صنة ١٩٥٦، آذار ونيسان، بقلم اسحق ارملة السرياني ».

في مدن الجزيرة واسقطوها واحدة اثر أخرى فاستولوا على سنجار والموصل وجزيرة ابن عمر وحران وتل اعفر فملكوها واستباحوها وعاثوا فيها(١).

٣ - السلاطين الايلخانيون الذين امتد نفوذهم الى سنجار: واخمد المغول ثورة السناجرة، واستتب لهم الأمر في المدينة، فنظموها اداريا وعسكريا تبعا لما تقتضيه مصلحتهم العليا، ووفقاً للمستجدات السياسية التي كانت تطرأ بين الحين والآخر في بلاد العراق والشام والجزيرة.

وعلى العموم، وبعد الكارثة التي تعرضت لها بلاد سنجار من جراء الحرب، فان المدينة ما لبثت ان تعافت بعودة الأمن والاستقرار الى ربوعها، فالسلاطين اولوها بعضا من اهتاماتهم اسوة بغيرها من المدن التي كانت تعتبر ذات اهمية انذاك كبغداد والموصل واربل فجعلوها دارا لضرب نقودهم، ومقرا لسلطانهم في احيان كثيرة، وابقوها تابعة اداريا لولاية الجزيرة التي كانت تضم بالاضافة اليها كلا من الموصل والعادية واربل وذلك وفق التقسيم الذي اجروه لتلك المنطقة (۱)

واذا تتبعنا اسماء السلاطين المغول الايلخانيين الذين وصل نفوذهم الى بلاد العراق والجزيرة، لرأينا ان معظمهم كان قد امتد سلطانه الى بلاد سنجار. فحكموها، اما بأنفسهم، واما من قبل نواب عنهم من أبنائهم وأخوتهم وقادتهم.

ولقد امدتنا المصادر وعلى الأخص المسكوكات منها بطائفة من اساء هؤلاء السلاطين والقادة نذكر منهم:

<sup>(</sup>١) ابن المبري، تاريخ الدول السرياني، مجلة المشرق، مجلد ٥٠، ص١٤٣. سنة ١٩٥٦، اذار ونيسان، بقلم اسحق ارملة السرياني.

<sup>·</sup> عد العمري، منهل الأولياء، ١: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) جعفر خصباك، العراق في عهد المغول الايلخانيين ص٧٩٠.

- هولاكو خانبن تولوي بن جنكيزخان وكان يلقب كما تذكر مصادر المسكوكات بقاء آن الاعظم ايلخان، حكم في تلك الديار الى سنة ٣٦٣ هـ/١٢٦٤م
- ارغون خان بن اباقا «ابغا» بن هولاكو، وكان يلقب بقاءآن اعظم امتدت ولايته من سنة ٦٨٣ ١٩٨١ ١٢٨٤ (١).
- الایلخان غازان محمود بن ارغون، وکان یلقب بسلطان اسلام 792 900 900 الاخبار ان غازان 900 900 الاخبار ان غازان کان یتردد علی مدینة سنجار ویقیم فیها، اما للاشراف علی شؤونها وتفقد احوالها والتأکد من حسن معاملة المسؤولین فیها لاهلها که حدث فی حدود سنـة 900 900 اخلادا للراحـة وطلبـا فی حدود سنـة 900 900 منة 900 900 اخلادا للراحـة وطلبـا للاستجام که حصل فی سنة 900 900 الاستجام که حصل فی سنة 900 900
- الايلخان أولجايتو «محمد خدابنده» بن ارغون الملقب بغياث الدين، ٧٠٣ ٧٠٣ م. ١٣٠٦ م. وجاء في الأخبار ان اولجايتو كان قد تملك بعد وفاة اخيه القاءآن محمود غازان، وكان ساعة

<sup>(</sup>۱) بعد هولاكو ولي السلطنة ابنه الاول اباقا« ابنا » خان ٦٦٠ - ٦٦٠ هـ ١٢٨١/١٢٦٩م ثم ابنه الثاني احمد تكودار ٦٨٠ - ٦٨٣ هـ/١٢٨١ - ١٢٨٤م. «رشيد الدين فضل الله الهمداني، جامع التواريخ، مجلد ٢، ص ٣٧٧ ». وبعد تكودار جاء الى السلطنة ارغون خان بن اباقا، ٦٨٣ - ١٢٨١ - ١٢٨١ م ١٢٨١ - ١٢٨١ م.

<sup>•</sup> الخان: لقب يراد به امير قطر، او سلطان مملكة.

<sup>•</sup> تاءآن: لقب اكبر من لقب الخان ويعني ملك الملوك، «العزاوي، تاريخ النقود العراقية ص ٤٤ ».

<sup>(</sup>۲) مهاب درويش لطني، الالقاب على المسكوكات الايلخانية، مجلة سومر، مجلد ۲۱، ج۱ و ۲، ص ۱۹۲ سنة ۱۹۲۰. ونفيذ انه بعد أرعون خان بن اباقا ولي السلطنة المنولية الايلخانية، كيخاتو خان بن اباقا من السلطنة المنولية الايلخانية، كيخاتو خان بن اباقا من عمرهاي بن هولاكو ۱۹۹ - ۱۲۹۵ م. ومن بعده كان الايلخان غازان مجود بن ارغون.

<sup>(</sup>٣) العزاوي، تاريخ العراق بين احتلالين، ٣٨٧:١ حوادث سنة ٧٠٠ هـ.

<sup>(1)</sup> فؤاد عبد المعطى الصياد، مؤرخ المغول الكبير رشيد الدين فضل الله الهمداني، ص١٣٤٠.

تسلمه الملك مقياً بسنجار (۱). وتضيف المصادر انه كان قد دخل الاسلام وسمى نفسه محمد خربنده ولقب بغياث الدين (۲). وقبل ان يغادر اولجايتو سنجار لتسلم البلاد اناب عنه فيها الامير يحيى بن جلال الدين (۳).

- ابو سعيد بهادر خان بن خربنده ، ٧١٦ - ٧٣٦ هـ/١٣١٦ - ١٣٣٥ م لقب السلطان العالم العادل واحيانا بالسلطان الأعظم (١).

وبعد وفاة ابي سعيد بهادرخان بلا عقب، ظهر التغلب من كل صوب. وصار رجال الدولة الايلخانية كل واحد منهم يدعو لنفسه، ويناضل باسمه. وسمي عهد هؤلاء بعهد المتغلبة (٥). ومن بين هؤلاء بمن حكموا بلاد سنجار وانابوا فيها نذكر – استنادا الى مصادر المسكوكات والمصادر الأخرى – السلاطين التالية اساؤهم.

- ساتي «صاتي» بـك خـاتون، السلطـان العـادل، ٧٣٩ - ٧٤١ م (٦٠).

- سليان خان بن محمد بن سينكة - السلطان العادل والأعظم -

(۱) (۲) - ابن العاد - شذرات الذهب، ۲: ۹ حوادث سنة ۷۰۳ هـ.

(٣) ابن الغوطي، مجمع الاداب في معجم الالقاب، ج٤، ق٣، حاشية ص٤٣٧، ويغيد ابن الغوطي ان الامير يحيى بن جلال الدين استمر في سنجار مدة ثم لقي مصرعه مع جماعة من اعيان السلطان (خربنده) ابان الغتنة التي وقعت عند هذا الاخير «نفس المصدر».

(٤) رشيد الدين فضل الله الممداني، جامع التواريخ، مجلد ٢ ج١، ص٣٧٨.

- مهاب درویش لطنی، الالقاب علی المسکوکات الایلخانیة، مجلة سومر، مجلد ۲۱، ج۱ و۲، صنه ۱۹۲۰ - سنة ۱۹۲۵.

(۵) سلاطين المتغلبة بعد انو شروان هم: - ارخان بن ارتوبوكا بن تولوی في سنة ٧٣٦هـ/١٣٣٥م - موسى خان بن علي بن بايسدو، في سنسة ٧٣١هـ/١٣٣٥م - طفساتيمورخسان، ٧٣٧ - ٧٣٨ هـ/١٣٣٨ - ١٣٣٨م. - ٧٣٩ هـ/١٣٣٨ - ١٣٣٨م. - ١٣٣٨ ساتي بك خاتون - سليان خان بن سينكه - انو شروان خان وكان هذا الاخير من الايرانيين القدامي، «رشيد الدين فصل الله الهمدافي، جامع التواريخ، مجلد ٢، ج١، ص٣٥٨. الغزاوي، تاريخ النقود المراقبة، ص٥٥ - ٥٧».

 (٦) مهاب درویش لطني، الالقاپ على المسكوكات الایلخانیة، مجلة سومر، مجلد ۲۱، ج۱ و۲، ص۱۹۹۰ سنة ۱۹۹۵. ٧٤١ - ٧٤١ هـ/١٣٤٠ - ١٣٤٤ م.

- انو شروان خیان العیادل، ۷۵۵ - ۷۵۱ هـ/۱۳٤٤ - ۱۳۵۵ م. ۱۳۵ م. ۱۳

وبعد انو شروان توالى على السلطنة المغولية الاقوى فالاقوى من الرجال الى ان كان عهد الدول التركبانية وأولها القرة قوينلو التي مدت نفوذها وبسطت سلطانها على اكثر مدن الجزيرة بما فيها مدينة سنجار.

2 - ابرز ما حدث في سنجار في العهد الايلخاني: اضافة الى المحنة التي اصابت بلاد سنجار وشعبها اثناء دخول المغول اليها واستيلائهم عليها، فان هذه البلاد كانت قد تعرضت طيلة العهد الايلخاني لأزمات عدة تسببت في الحاق الأذى بعمرانها، وجلب الهموم لابنائها ومن ابرز تلك الازمات:

- غارات الشاميين وهجاتهم: من المعروف ان بلاد سنجار كانت من بين ديار الجزيرة التي وصفت بيسر الحال. وهذا ما اسال لعاب ليس فقط الغزاة القادمين من اقاصي البلاد البعيدة وحسب والها ايضاً لعاب الاهل والجيران فيا وراء الحدود. خاصة اذا اصاب الجدب اراضيهم، والجوع بطونهم، والطمع نفوسهم، وكانوا قبل كل شيء من هواة الغزو والقتل والأثارة.

فالأخبار افادت انه في سنة ٦٨٨ هـ/١٢٨٩م اقدمت جماعات من

<sup>(</sup>۱) (۲) – مهاب درويش البكري، العملة الاسلامية في العهد الايلخاني، مجلة سومر، مجلد ۲۷، ج۱ و۲، ص ۲٤٩ و ۲۵۳ و ۲۵۵ و ۲۵۸ سنة ۱۹۷۱. و ۱۹۷۱ و ۲۵۳ و ۲۵۵ و ۲۵۸ سنة ۱۹۷۱. و ویلاحظ من خلال ما اتت به المصادر ان نفوذ انو شروان في بلاد الجزيرة كان ضعيفاً وان النفوذ المملوكي كان متغلباً احيان وعلى الاخص في بلاد سنجار انظر: المقريزي، السلوك ج۲، ق۳، ملكوكي كان متغلباً احيان وعلى الاخص في بلاد سنجار داخل المقريزي، السلوك ج۲، ق۳، ص ۱۹۰۷، – ابن تغري بردى النجوم الزاهرة، ۱۰، ۲۹۵ حوادث سنة ۲۵۵هـ يذكر ان الشيخ حسن الكبير – وكان من اتباع السلاطين الايلخانيين – عندما ادرك ضعف انو شروان استقل منه واقام الدولة الجلايرية في بعض ديار الجزيرة. «العزاوي، تاريخ النقود العراقية، ص ۵۵.

السوريين على غزو بلاد سنجار وما والاها من المدن والقرى – قيل ان عددهم كان قرابة الألفي رجل وحال دخولهم الى المدينة وضياعها عاثوا فيها سلباً ونهباً، وامعنوا بسكانها قتلا وتشريدا، فاضطربت اوضاعها وساءت احوالها وعجز المسؤولون عن ادارتها عن مواجهة هذه الجهاعات الغوغائية، فقيل انهم استصرخوا جيرانهم فاستجاب لهم صاحب الموصل وكان يدعى بيتمش لجهة السلطان ارغون خان. فانجدهم وسير عساكره لتقاتل في صفوفهم وقيل انه قاد هذه العساكر بنفسه، ويفيد ابن العبري ان تلك الجهاعات ما ان احست بالخبر حتى لملمت اذيالها وفارقت المدينة حاملة معها الغنائم والاسرى.

ويضيف ان صاحب الموصل بيتمش تعقبهم الى ان ادركهم عند مكان ما يدعى فش خابور حيث مكثوا هناك باحمالهم واسراهم، وكان على هذا المكان جسر ضيق حال دون افلات هؤلاء من قبضته. فاقتص منهم، وشتت جمعهم واسترجع بعض المنهوبات ونحوا من ثلاثمائة من الاسرى(۱).

- مشاكل الزعماء الايلخانيين فيا بينهم: جاء في الأخبار انه في سنة ٦٩٨ هـ/١٢٩٩ م. حدث ان خرج عن طاعة السلطان غازان محود، احد ابناء عمومته المدعو سلامش بن ابا جو بن هولاكو، وانشق

<sup>(</sup>١) ابن العبري، تاريخ الدول السريافي. مجلة المشرق، مجلد ٥٠، ص٣٩٣، سنة ١٩٥٦. بقلم الاب اسحق ارملة السرياني. . Chronography, Tome I, p, 483

العاين، تاريخ الموصل، ١: ٣٤٦٠ - العزاوي، تاريخ العراق بين احتلالين، ١: ٣٤٦. ويتحدث ابن العبري عن هذه الجهاعات فيفيد ان هؤلاء بعد ان سلبوا سنجار وصلوا الى قرية بشابور - فش خابور - وهي من قرى جزيرة ابن عمر فقطعوا دجلة الى قرية عامرة يسكنها قوم من الكلدان - وهي قرية نسطورية كبيرة تعرف باسم واسطو (واسط اليوم) فباغتوها ولم يستطع اهلها الدفاع عن انفسهم، فهربوا واحتموا بالجبال والبساتين، فدخلت تلك الجهاعات (الذين يسميهم باللصوص) القرية فنهبوا وقتلوا ثم انتشروا في القرى السبع المجاورة وعاثوا فيها وانهم اجهزوا على اكثر من خسائة رجل واعتقلوا الفا من النساء والاطفال واستحوذوا على منهوبات كثيرة، ورجعوا مسرورين حتى بلغوا الخابور وعليه ادركهم امير المغول في الموصل (بيتمش)وبادر اليهم بعساكره (نفس المصدر).

عليه، ودعا لنفسه، مؤيداً من قبل السلطان المملوكي - الناصر محمد بن قلاوون - الذي انجده بامراء وعساكر حلب وحماه وحمص (۱). وبهذه المساعدة استطاع سلامش ان يتمكن من الاستيلاء على بعض مدن وقرى الجزيرة ومنها سنجار. وتضيف الأخبار ان السلطان غازان تجهز لقتاله فاسند امره الى بعض من قواده ومنهم الأمير سوتاي والأمير بولاي. وافادت المصادر ان بولاي جد بعساكره في مطاردة سلامش وحلفائه حتى وافى بلاد سنجار وكانت قد وقعت في قبضة سلامش واعلنت ولاءها له، فنازلها وضرب عليها الحصار. ولم يرحل عنها الا بعد تأديبها واعادتها الى طاعة مولاه غازان من جهة وبعد القضاء على آخر معاقل سلامش فيها.

وترك بولاي سنجار وهي تنوء بحملها وتئن من جراحاتها وتستغيث لموآساتها (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن تغري بردى، النجوم الزاهرة، ١١٨ - ١١٨ - ١١٩ - ويفيد صاحب النجوم بان غازان قد استخدم الاميرين المذكورين اعلاه في حروبه وهجاته على بلاد الشام والجزيرة «نفس المصدر، ص

<sup>(</sup>٢) المقريزي، السلوك، ج١، ق٣، ص ٨٧٧ حوادث سنة ٦٩٨ هـ ويضيف المقريزي فيقول: « ... وبعد ان فك بولاي حصاره عن سنجار تركها وبنزل رأس عين ثم توجه الى آمد (نفس المصدر).

## ثانياً - سنجار خلال حكم المتغلبين على الدولة الايلخانية:

١ - النفوذ المملوكي عتد الى سنجار: بعد وفاة الخان ابي سعيد بهادر في سنة ٧٣٦هـ/١٣٣٥م، صار كل رجل من رجال الدولة الايلخانية يدعو لنفسه ويعمل على قيام حكومة خاصة بعشيرته فظهرت على اثر ذلك دول عدة سادت مناطق الجزيرة وغيرها ومن هذه الدول نذكر: الدولة الجلايرية، والدولة التيمورية، والدول التركانية (القره قوينلو، وآلاق قونيلو) والصفوية. تداخلت سنوات حكم كل منها في الأخرى لدرجة يستصعب معها تحديد بداية ونهاية سني كل منها، كا يستصعب ايضا تعيين نطاق البلاد التي اختصت بها كل دولة وفرضت سلطانها عليها.

<sup>.</sup> 

ارسال جماعات بقصد السلب والنهب والتخريب - كما ذكرنا من قبل في حوادث سنة ٢٩٨هـ ١٢٩٨م - ومنها ما كان على شكل ارسال دعاة الى تلك الأطراف لإستالة حكامها وترغيب شعوبها بقصد أن تعلن هذه الجهات العصيان على السلاطين المغول ونوابهم سيا وان جلّ هؤلاء الحكام أو النواب كانوا من المسلمين، وما زال الحنين الى السيادة الاسلامية يراودهم، ومنها أيضاً على شكل زرع الشقاق بين السلاطين والأمراء المغول ومساعدة الخارجين عليهم بالمال والرجال والعتاد، تماماً كما حدث عند خروج سلامش.

واظهر السلاطين الماليك كل حب وتودد نحو امراء الجزيرة، فاستطاعوا ان ينجحوا على فترات متقطعة في بسط نفوذهم على عدة مدن جزيرية ومن بينها سنجار. ويستدل على الوجود المملوكي في سنجار – عدا ما ذكرناه آنفاً – من المعلومات التالية:

- في سنة ٧٥١هـ/١٣٥٠م - وخلال سلطنة انو شروان خان - كانت سنجار تحت السيادة المملوكية وان اميرها المدعو بدر الدين حسن بن هندو (هند) كان قد اقام الخطبة للسلطان المملوكي ، وانه استمر في ولائه للماليك الى سنة ٧٥٤هـ/١٣٥٣م(١).

تعرف ايضا بالدولة الايلكانية. وكان الشيخ حسن من بين من تغلب على الدولة الايلخانية وقضى على حكومتها واستولى على بغداد، وقيل انه اتخذ من مدينة الحلة قاعدة لملكه، واستمر الشيخ حسن في الملك الى سنة ٧٥٧هـ/ ١٣٥٦م. عندها خلفه ولده الشيخ اويس بهادر خان الى سنة ٧٢٧هـ/ ١٣٧٤م، ثم جلال الدين حسين بهادر خان، ثم احمد بهادر خان. «العزاوي، تاريخ النقود العراقية، ص٥٥ - ٦٠ ». وكان آخر سلاطين هذه الدولة هو السلطان حسين بن علاء الدين الذي قضت عليه الدولة المتركانية (القره قونيلو) بأميرها اسبهان او «اسبان» وذلك في سنة قضت عليه الدولة المتركانية (القره قونيلو) بأميرها اسبهان او «اسبان» وذلك في سنة المعراق، العراق بين احتلالين، ٣١٠٨ - مهاب درويش البكري، نقود الدولة الجلايرية، مجلة سومر، مجلد ٢١، ج١، و ٢، ص٢٢٩، سنة ١٩٧٣». ويفيد العزاوي ان الجلايرية، علم المير وقائد يتولى المورهم ويدبر احوالهم. «العراق بين احتلالين، ٣١٣٨».

<sup>(</sup>١) المقريزي، السلوك، ج٢، ق٣، ص٩٠٧ حوادث سنة ٧٥١هـ.

- ذكر ابن قاضي شهبة في تاريخه في حوادث سنة ٧٨٥هـ/١٣٨٣م قال: « ... وفي هذه السنة ارسل صاحب سنجار، (تكريت وقيسارية) من بلاد الروم يسألون الملك الظاهر برقوق ان تكون البلاد تحت يده (١) ».
- وافاد ابن قاضي شهبة في تاريخه في حوادث سنة ٧٨٧هـ/١٢٨٥م ان الأمير سيف الدين طقتمر الكلتاوي من امراء الدولة المملوكية كان قد ولى نيابة سنجار بالاضافة الى البيرة وقلعة الروم كما اسندت اليه حجوبية الحجاب بحلب وطرابلس (٢).
- ذكر القلقشندي فقال: « ... وبسنجار حاكم يكاتب عن الأبواب السلطانية بالديار المصرية (٣) ».
- وكتب ابن تغرى بردى في النجوم في حوادث سنة ٧٩٢هـ/١٣٩٠م بهذا الخصوص فافاد: « ... وخطب لبرقوق على منابر الموصل من العراق وعلى منابر ماردين بديار بكر ومنابر سنجار (٤) ».
- الظاهر برقوق هو ابو سعيد برقوق بن انس بن عبد الله الجهاركسي الاصل، وهو اول دولة الجهاركسة ومن بماليك يلبغا العمري الناصري الكبير حسن ابن الناصر محمد بن قلاوون، ثم الاشرف شعبان، الى ان انفرد بالسلطنة في رمضان من سنة اربع وثمانين وسبعاية للهجرة في عهد الخليفة المتوكل على الله ابو عبد الله محمد بن المعتضد، وخلع سنة احدى وتسعين وسبعائة، وتولى مكانه الملك المنصور حاجي ابن الاشرف شعبان وما لبث ان خلع واعيد برقوق في سنة ٢٩٢هـ، وفي خلافة المتوكل ايضا قام برقوق بالعديد من الأعمال العمرانية، وابطل الكثير من المظالم والرسوم والمكوس، وله حسنات برقوق بالعديد من الأعمال العمرانية، وابطل الكثير من المظالم والرسوم والمكوس، وله حسنات عديدة، توفى في قلعة القاهرة في خامس عشر شوال سنة احدى وثمانمائة عن ستين سنة. وولى مكانه ابنه الملك الناصر فرج. وصف برقوق بالشجاعة والفروسية واتسع ملكه وشمل انحاء مختلفة، «العليمي، الانس الجليل، ٢: ١٤٢ ٩٥، ومن بين المدن التي اقيمت فيها الخطبة للظاهر برقوق «العليمي» الانس الجليل، ٢: ١٩٢ ٩٥، ومن بين المدن التي اقيمت فيها الخطبة للظاهر برقوق نذكر ماردين والموصل وسنجار وغيرها. «حسن عبد الوهاب، تاريخ المساجد الاثرية، ١٩٢١ ».
  - (١) ابن قاضي شهبة، تاريخه، مجلد ١، ج٣ ص١١١، حوادث سنة ٧٨٥هـ.
- (٢) ابن قاضي شهية، تاريخه، مجلد ١، ج٣ ص ١٧١، حوادث سنة ٧٨٧هـ. ولما كانت نيابتا حلب وطرابلس انذاك من ممتلكات السلطنة المملوكية، فتولية الامير سيف الدين الكلتاوي كانت قد جرت من قبل السلطان الطاهر برقوق.
- (٣) القلقشندي، صبح الاعشى، ٤: ٣٢٢. والجدير بالذكر ان وفاة القلقشندي كانت في سنة ٨٢١هـ/١٤١٨م.
  - (٤) ابن تغري بردى، النجوم الزاهرة، ١٢: ١١٥.

يستنتج من خلال النص الذي ذكره كل من ابن الفرات وابن قاضي شهبة في تاريخها في حوادث سنة ٧٩٣هـ/١٣٩١م، والمتضمن خروج تمربغا الافضلي المدعو منطاش مع اصحابه على مولاه الظاهر برقوق، وفرار هذه الجهاعة بعد انكشاف امرها، الى بعض الديار الجزيرية ومنها ماردين وسنجار، واستعداد صاحبي هذين البلدين في مساعدة السلطان في القاء القبض عليها - يستنتج مدى تبعية هؤلاء الحكام للسلطنة والسيادة المملوكية (١).

هؤلاء الحكام للسلطنة والسيادة المملوكية في بلاد سنجار كانت لا تزال باقية وقائمة الى سنة ٨٠٠هـ وقال بهذا الصدد ان حاكم ماردين المدعو الظاهر عيسى، والذي كان قد اعتقل من قبل تيمورلنك خلال حملته ثم اطلق سراحه – عاد واعلن استمرار طاعته للظاهر برقوق، وانه اعتىدر له عا بدر منه خلال وجوده في اسر تيمورلنك. ويضيف ان برقوق قبل منه ذلك وخلع عليه فاغتنم الظاهر فرصة رضى برقوق عليه واستولى على الموصل وسنجار وضمها اليه وكان ذلك في حدود سنة ٨٠٠هـ/١٣٩٨م (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن الفرات، تاريخه، مجلد ۱۹، ج۲، ص ۲۹۹ حوادث سنة ۷۹۳ هـ. وخلاصة ما كتبه المؤرخان ابن قاضي شهبة، تاريخه، مجلد ۱، ج۳، ص ۳۸۹ حوادث سنة ۷۹۳ هـ. وخلاصة ما كتبه المؤرخان الكبيران هي ان مملوك السلطان الظاهر برقوق المسمى تمريخا كان قد اعلى عصيانه على مولاه واستولى على البلاد ومنها بعلبك وحاصر حلب واغار على دمشق. فخرج اليه برقوق ففر الى بلاد الجزيرة واحتمى بامير بلاد العربان سالم الدوكاري وقيل نصير بن جبار «كرد علي، خطط الشام، ۲: ۱٦۸ ». ولما علم برقوق بذلك عاد الى مصر وعندما اطبأن تمريغا «منطاش » الى رجوع السلطان، عاود الاغارة فاوكل الظاهر امره الى نوابه في دمشق (يلبغا الناصري) وفي حلب (قراد مرداش). وتفيد الاخبار بان صاحب حلب اغار على املاك امير العربان حيث يوجد منطاش وجاعته فلاذ هؤلاء بالغرار وتحصنوا في جرود سنجار. ولجا البعض منهم الى ماردين وغيرها، ونهبت ديار الدوكاري واسرت نساؤه واطفاله وسيقوا الى حلب. ولما اخبر بذلك اضطر الى استعطاف السلطان ونوابه لاطلاق سراح اسراه، قيل ان السلطان رفض الا بتسليم المتمردين «كرد علي، خطط الشام، ۲: ۱۲۷ – ۱۲۸ ». وتوضح الاخبار ان منطاش والدوكاري وصحبها تخوفوا من صاحب سنجار من ان يلقي القبض عليهم وسارعوا الى اعلام السلطان بحقيقة الامر واسروا اليه بعض ما كان خافيا عليه من امورهم والصقوا التهم بالحاقدين والوشاة. ويفيد ابن قاضي شهبة بان السلطان استجاب لطلبهم وعفا عنهم بعد ان تبين له صدق ما قالوه. «ابن قاضي شهبة، تاريخه، مجلد ۱، ج۳، ص۳۸۳ حوادث سنة ۲۷۳ ».

<sup>(</sup>٢) أبن حجر العسقلاني، انباء الغمر بابناء العمر، ٣، ٣٨١، حوادث سنة ٨٠٠ هـ.

اذن وصل المد المملوكي الى بلاد سنجار والجزيرة ودان اصحابها بالتبعية للسلطان وقدموا له الطاعة - مع وجود السيادة المغولية فيها وكانت سيادة اسمية ليس الا -. والذي نود التذكير به هنا ان وصول الماليك الى هناك، وما رافقه من كر وفر بين جيوش وتجمعات الدولتين - المغولية والمملوكية - كان قد تم على حساب امن واستقرار سكان تلك المناطق. فدفعوا الثمن غالياً من دمائهم وارواحهم وممتلكاتهم. ومن طرف آخر فان تدخل الماليك في اوضاع اقليم الجزيرة كان قد خلق جوا من عدم الاستقرار دفع ببعض الطموحين - بتأييد من الماليك في كثير من الاحيان - الى اعلان العصيان والخروج على السلطات القائمة هناك، وتنصيب انفسهم عليها. هذه الأعمال والرد عليها كانت قد تركت ولا شك اثارها السلبية في المناطق التي خرجت منها. وسنجار كانت من بين تلك المناطق فشهدت المزيد من هذه الأعال وتلك. ويكفي ان ننوه بالحادثة التّي وقعت في حدود سنة ٧٥١ هـ/١٣٥٠م حيث كانت المدينة تدور في هذا التاريخ في فلك السيادة المملوكية. ففي هذه السنة نقلت الأخبار ان الأمير بدر الدين حسن بن هندو - من اعيان الأمراء - كان قد خرج على طاعة السلطان المملوكي، واستولى على الموصل، وجمع حوله العساكر، والتحق به بعض القادة ومنهم نجمة التركاني فاستنابه على الموصل وسار بجموعه قاطعا الطريق الى ان وصل الى سنجار فجعلها مقراً لقيادته وتحصن بها وتقوى باهلها. وبعد ان اعد نفسه راح يغير على المدن والقرى المجاورة فأكثر رجاله من اعال السلب والنهب، الى ان لحق ضرره صاحب ماردين، فقاتله، ولما لم يفلح في اسكاته، شكا امره الى السلطات المملوكية في الشام. قيل فتدبرت امرها لقتاله وجهزت عساكرها وسيرتها اليه. واجتمعت عساكر ماردين والعساكر الشامية وحصروه بسنجار ونصبوا على المدينة المجانيق وراحوا يضربونها، فخربوا وقتلوا. وطال حصار الماردينيين والشاميين للمدينة لمدة تزيد عن الشهر فتضايق بدر الدين واصحابه وقيل انهم طلبوا الأمان، وبعث بدر الدين بأخيه وبمساعده - نجمة التركهاني - للتفاوض في عقد الصلح. وعلم ان القيادة الشامية اشترطت على بدر الدين بعد ان اعترفت له بما لديه من بلاد، ان يقيم الخطبة في بلاده للسلطان، ثم يقطع قطيعة كل سنة (ضريبة سنوية). فأجاب الوفد الى ذلك فأمنه العسكر وساروا عنه مصطحبين معهم المفاوضين الاثنين كرهينة الى حلب ومنها ارسلا الى مصر. وبقي بدر الدين بعد ذلك حاكما على سنجار والموصل، قيل انه استمر فيها الى وفاته في سنة ٤٧٥٤هـ/١٣٥٣م (١٠).

وخلال فترة حكم بدر الدين ٧٥١ - ٧٥٤هـ/ ١٣٥٠ - ١٣٥٠م. شهدت بلاد سنجار سلسلة من الحروب سببتها اطباعه في امتلاك اجزاء من بلاد جيرانه. وعلم عنه انه كان قائداً مغامراً قاد عساكره في كل مرة بنفسه وكانت اكثر حروبه مع صاحب ماردين الذي استطاع في نهاية الأمر التغلب عليه ثم اسره وقتله (٢).

٢ - مدينة سنجار وتيمورلنك: وتيمورلنك الذي ظهر في العراق فاتحا في سنة ٧٩٥هـ/١٣٩٣م، كان قد وطيء ارض الرافدين بمذابح اعادت الى الاذهان حوادث جنكيزخان وورثته. فهجاته وغزواته المتلاحقة، كانت قد جنت على مدن الجزيرة وسنجار اكثر بكثير بما جناه عليها المغول «مع قصر مدة حكمه وولايته فيها ». لهذا فلا تعجب اذا ورد اسمه في اكثر المصادر مصحوبا بكلمات القتل والذبح والدمار. ويذكر ان هذا الغازي لم تحل له مغادرة بلاد العراق والجزيرة الا بعد ان ترك ديارها خراباً يباباً حيث جعل عاليها سافلها. وكان نصيب

<sup>(</sup>١) المقريزي، السلوك، ج٢، ق٣، ص٩٠٧،

<sup>(</sup>٢) المقريزي، السلوك، ج٢، ق٣، ص٩٠٧٠

ابن تنري بردى، النحوم الزاهرة، ١٠: ٢٩٥ حوادث سنة ٧٥٤هـ.

بلاد سنجار من جراعه كبيراً جداً. ويفيد الدملوجي، نقلاً عا حققه توفيق فكرت في مؤلفه المعروف بتقويم الموصل لسنة ١٣١١ هـ/١٨٩٩ م بان تيمورلنك لم يبق في سنجار بيتا واحدا بعد ان كانت تحتوي على اكثر من خسة وثلاثين الف بيت (١).

وتجدر الملاحظة الى ان المصادر – التي ارخت لهذه الفترة او التي بعدها – لم تشر الى من كان يتولى امر مدينة سنجار ساعة دخول تيمورلنك وجحافله اليها، وان كل ما استطعنا معرفته في هذا السبيل هو انها كانت في سنة ٨٠٠ هـ/١٣٩٨م مع الموصل بيد صاحب ماردين على على ما اكده ابن قاضي شهبة في تاريخه حيث قال التالي نصه: «... وفي هذه السنة (٨٠٠ هـ) جاء الخبر ان صاحب ماردين استولى على الموصل وسنجار (٢) ». وكانت سنة ٨٠٠ هـ هي من ضمن الفترة التي حكم فيها تيمورلنك بلاد الجزيرة والتي امتدت الى وفاته في سنة في سنة بناها السناجرة في رد الغزوات، لكن يستنتج من أخبار الدملوجي عن المذابح التي ارتكبت انذاك محق سكان المدينة على ان المقاومة كانت المذابح التي ارتكبت انذاك محق سكان المدينة على ان المقاومة كانت

<sup>(</sup>۱) الدملوجي، اليزيدية، ص ۱۸۲، ويفيد داود الجلمي في زبدة الاثار الجلية مشيرا الى المذابح التي ارتكبها تيمورلنك ورجاله في شعب اقليم الجزيرة فيقول في حوادث سنة ۲۹۱ هـ/۱۳۹٤م « ، . . وفي هذه السنة حاصر تيمورلنك (الخبيث) مدينة الموصل وفتحها عنوة بالسيف وقتل رجالها ونهب، ثم الرتحل عنها الى رأس عين، ثم الى الرها، ثم الى ماردين، وفعل بكل منها اكثر مما فعل بالموصل. « ص ٥٣٠ حوادث سنة ۲۹۱ ». وهذا ما يشجعنا على قبول المعلومات التي اوردها الدملوجي بخصوص سنجار، ولا يستبعد ان يكون تيمورلنك قد دخل سنجار في نفس الوقت الذي دخل فيه هذه المدن وهي سنة ۲۹۱ هـ/ ۱۳۹۱ م. . .

<sup>(</sup>۲) ابن قاضي شهبة، تاریخه، مجلد ۱، ج۳، ص٦٦٣ حوادث سنة ۸۰۰ هـ.

<sup>(</sup>٣) العزاوي، تاريخ النقود العراقية، ص ٦١.

ولد تيمورلنك في مدينة كش من بلاد ما وراء النهر في شعبان من سنة ٢٣٦هـ/١٣٣٥م، ويقال له آق ساق تيمور، وتيمورلنك، لعرج كان فيه، ويدعى تيمور كوركان، نصب في سنة ٢٦١هـ والياً على ما وراء النهر، ثم استقل بحكم البلاد في حوالي سنة ١٣٥٠هـ ١٣٩٨م، وخلال حكمه استولى على مالك كثيرة وهزم سلاطين كثيرين. اكتسح بغداد في سنة ٧٩٥هـ/١٣٩٣م، استولى على الجزيرة وخرب اكثر مدنها كما استولى على الجزيرة وخرب

صلبة لدرجة انها اثارت شعور تيمورلنك فدفعته دفعاً الى صب جام غضبه على المدينة واهلها فدمرها بالكامل واستباحها وقتل معظم اهلها.

٣ - مدينة سنجار والدول التركانية، ١٤١٨ - ١٤١٨ مرينة سنجار وأطرافها، كانت دولة القرة قونيلو\* (البارانية)، ١٤١٨ لم ١٤١٨ مرينة التي شمل نفوذها مدينة سنجار وأطرافها، كانت دولة القرة قونيلو\* (البارانية)، ١٤١١ مرئيس هذه الدولة المدعو بيرام خواجا بن تورمش، كان قد استولى على سنجار والموصل وبلاد أخرى في حدود سنة ١٧٧٥هم/ ١٣٧٣م مرالي للقرة قونيلو الى ان انتزعت منها في أيام صولة وجولة التركاني للقرة قونيلو الى ان انتزعت منها في أيام صولة وجولة تيمورلنك. وظلت القره قونيلو والمسؤولون يترقبون الفرص الملائمة لاستعادة السلطان والنفوذ. وتفيد المصادر الى انها تمكنت من ذلك على يد اميرها المدعو قرا يوسف - كان من ذرية بيرام خواجا - الذي سيطر على بعض مدن الجزيرة وسنجار. ثم توارثها ابناؤه من بعده ومنهم جهان شاه (۱).

<sup>(</sup>۱) العزاوى، العراق بين احتلالين، ٣: ٢٦.

<sup>(</sup>۲) يفيد العزاوي أن مدينة سنجار والموصل واربل كانت تابعة لحكم جهان شاه بن قرا يوسف، وان هذا الاخير وعد باعطائها الى حسن الطويل، امير الاق قونيلو، ان هو ساعده في القاء القبض على ولده - يير بوداق ابن جهان شاه - الذي خرج عليه واعلن العصيان في سنة ٨٦٩هـ/١٤٦٥م «العزاوي، العراق بين احتلالين، ٣: ٢٢٧».

<sup>\*</sup> القرة قونيلو، وتعرف ايضا بالبارانية. كانت في الاصل قبيلة من قبائل التركان الاوغوزية، خطت نحو الاستقبلال ايمام رئيسها بيرام خواجا المندي خدم الجسلايريين وانتسب اليهم في سنة ٥٧٧هـ/١٣٧٣م، ومن امرائها بعد بيرام خواجا نذكر: قرا يوسف - استبهان (اصبهان) او اسبان - كانت عاصمتها مدينة الحلة ومن املاكها الموصل واربل وسنجار، «العزاوي، العراق بين احتلالين، ٢٦:٣٠».

واذا كانت الدولتان اللتان اعقبتا القرة قونيلو في حكم المنطقة، واعني دولة الآق قونيلو\* \*، ودولة الصفويين لم يبلغ نفوذها حدود بلاد سنجار او المدينة نفسها – حيث لم تشر المصادر الى اي نفوذ لها فيها – فان تأثيرها في مجرى الأحداث التي حصلت في اقليم الجزيرة، لا بد وان يكون قد بلغ تلك الحدود والمدينة لا محال. واذا كانت المعلومات الخاصة بسنجار في فترة حكم الدول التركانية تكاد تكون معدومة لدينا فان ما أورده العزاوي في بعض مؤلفاته يلقي بعض الضوء على ما جرى في هذه المدينة خلال تلك المدة. ومن خلال دراسة بعض ما كتبه العزاوي بهذا الخصوص يتبين لنا ان الذي حدث هناك كان نتيجة للصراع بين هذه الدول بداعي السيطرة والتحكم.

أ - قرا عثمان - امير الآق قونيلو يغزو مدينة سنجار: ومنذ ان ظهرت الدولتان التركمانيتان على ارض الجزيرة، والتوتر يسود العلاقات بينها بسبب أطهاع كل منها في أملاك الأخرى. وهذا ما أدى الى قيام حروب مسلحة بينها بين الحين والآخر. وتفيد المعلومات انه في سنة ٨١٤هـ/ ١٤١١م وعندما انشغل الأمير قرا يوسف - امير القراقونيلو - في صد هجات شاه رخ ابن تيمورلنك عن أرض ملكه اغتنم قرا عثان - امير الآق قونيلو - الفرصة وقصد املاكه في الحلة والموصل وسنجار واربل. فوقع بين الطرفين قتال غلب فيه الامير قرا يوسف. واعمل قرا عثمان وجماعاته السلب والنهب والخراب في دياره وممتلكاته. ولما طلب قرا يوسف الصلح من قرا عثان رفض وتابع زحفه حتى وصل مدينة سنجار فأخذها واستباحها وقتل من أهلها ونهب \*\* الاق قونيلو وتعرف ايضا بالبايندرية، ٨٧٤ - ٩١٤ - ١٥٠٨ - ١٤٧٠م وهي من القبائل التركانية مالت ايام المغول الى ديار بكر والانحاء الجاورة، وهي من ذرية أو غوز وتحت الى احفاد (بايندر) بن كون بن اوغوز – نزعت الى السيادة والاستقلال، وظهر منها رجال مشاهير منهم – قرا عثمان – حسن الطويل – كانت معروفة بالقسوة لان زعاءها الاوائل تدربوا على يد تيمورلنك ونهجوا طريقته. كانت عاصمتها في امد. وامتدت حدودها من ديار بكر العليا الى حدود الخاتونيه شمال غرب سنجار (،انظر خارطة ديلهان). «العزاوي، العراق بين احتلالين، ٣٠٤ - ٢٠٠ ». \*\*\* دولة الصفويين ٩١٤ - ٩٤١ هـ/١٥٠٨ - ١٥٣٥م اسسها الشاه اسماعيل الصفوي، عندما استولى

خيراتها، وبعد ان تمكن منها وجنى عليها قصد بلاد الموصل واستطاع كم تذكر الأخبار أخذ قفل الموصل وأوقع بالأكراد في تلك الجهات (١).

ب - خلافات ابناء قرا يوسف وأثرها على سنجار: ومات قرا يوسف امير القرا قونيلو - ومن اولاده عدا جهان شاه، كان الأمير شاه محمد والأمير اسبان وككل ورثة ملك فقد دب الخلاف فيا بينهم. ومنعا للإطالة فان اسبان كان قد اقتطع اكثر بلاد أبيه ومنها سنجار. ورغبة منه في بسط النفوذ وضم المزيد من البلاد فقد رأى ان يسير في بلاد جيرانه. ويتبين من المعلومات الخاصة بهذه الفترة بان الأمير اسبان قصد املاك دولة الآق قونيلو وأخذ بعضا من ضياعها ومنها الخاتونية، وخرب ونهب البعض الآخر، قيل تصدى له عسكر سلطان حمزة وكان قد خلف اباه قراعثان - وأخذه على حين غرة وأوقع به وبعساكره، وتفيد الأخبار انه لما تبين لاسبان عجزه عن مواصلة القتال تراجع وعساكر سلطان حمزة في اثره الى ان وصل بلاد سنجار واحتمى

ويشير العزاوي الى هذه الحادثة فيقول: « ... ورجع اسبان متنكرا الى الخاتونية بشرذمة قليلة ، فاقتدى البايندرية (الآق قونيلو) اثره ، ففارقها الى سنجار والحيال ، فرجعوا عنه من الخاتونية (۱) ».

على تبريز وتسلطن فيها، ثم صفى املاك الاق قونيلو واستولى عليها بعد ان هزم آخر ملوكها المدعو مراد في سنة ٩١٤هـ/١٥٠٨م، «الجلبي، مراد في سنة ٩١٤هـ/١٥٠٨م، «الجلبي، زبدة الاثار الجلية، ص ٥٨ (. وقيل ان الصفويين استمروا في العراق الى جمادى الاولى من سنة ٩٤١هـ/١٥٣م ولم يكن حكمهم لها متواصلا. «العزاوي، تاريخ النقود العراقية، ص ٨٨».

<sup>(</sup>١) العزاوي، العراق بين احتلالين، ٣٢:٣.

<sup>\*</sup> يقول العزاوي ان اسم اسبان مخفف من اسم اسبهان، وان بعضهم قد ساه اصفهان وآخرون اسبند «العراق بين احتلالين، ٣: ٧٢ ». ويضيف العزاوي ان هذا الامير كان قد قصد بغداد في سنة ٨٣٦ هـ/١٤٣٢ م واستولى عليها واحدث فيها الخراب وشتت اهلها. وكان من قبل قد اخرب الموصل. «نفس المصدر، ٣: ٨٤ ».

<sup>(</sup>٢) العزاوي، العراق بين احتلالين، ٣: ١٠٦.

فمدينة سنجار، وان لم يصبها أذى الآق قونيلو هذه المرة، فانها لا بد وان تكون قد عاشت - منذ لجوء اسبان اليها منهزماً - أياماً حرجة للغاية. فقد كانت تتوقع بين الحين والآخر دخول العساكر البايندرية اليها. كما كانت تتوقع ان يجري فيها من أعال الاجرام اللاانسانية كما جرى لها في السابق وأشد. لذلك يفترض ان تكون هذه المدينة قد أخذت تعد العدة لمواجهة الأحداث وان اسبان وعساكره والسناجرة انشغلوا في إقامة التحصينات، وتهيئة وسائل الدفاع وما يتطلب ذلك من جمع للأموال وتحضير للمؤن والعلوفات. فالأزمة النفسية التي عاناها الشعب السنجاري من جراء انتظار ما سيحدث، كانت قاسية وشديدة.

ومن الملاحظ ان التجاء اسبان الى سنجار واحتاءه بها، لم يكن بالحدث الجديد على المدينة، فسنجار كانت ومنذ القدم ملجاً ومأمناً وحصناً بل وممولاً لكل من يطلب منها ذلك.

ثالثاً - مدينة سنجار في أيدي العثانيين: اطلعتنا المصادر ان مدينة سنجار ظلت طوال العهد الايلخاني، والعهود التركبانية التي تلته، تعطي وتنمو وتزدهر رغم ما ألم بها من أحداث ونكبات. واذا كان الخراب, والدمار قد شملها حينا، فان العمران والازدهار قد لفها احيانا. ويكفي هذه المدينة فخرا انها كانت قد استوعبت اكثر الشعوب الدخيلة والغازية وأثرت فيها أكثر مما تأثرت هي بها. فخرجت في كل مرة اكثر صلابة وأشد مناعة. كما انه يكفي هذه المدينة اعتزازاً انها كانت دائما وأبداً مقصد الملوك والأمراء والقادة سيان في ايام السلم أو الحرب، استقبلتهم ورحبت بمقدمهم وعاشت ايامهم متناسية احقادهم التي كانوا قد صبوها عليها بالأمس منذ ان وطئوا ارضها. عايشتهم واعطتهم، اعطتهم الأرض لتكون مساحة لحروبهم وحصنا لحايتهم، اعطتهم الشعب ليكون سلاحاً بين أيديهم، اعطتهم خيراتها وغلاتها واموالها لتكون عتادا ومؤنا وما شابه ذلك.

هذا واذا كان موضوع الرسالة قد حتم علينا الا نتناول وضع هذه المدينة في أيام العثانيين، فاننا وجدنا من الأنسب بل ومن الأكمل ان نلمح نسطور معدودة الى كيفية وصول العثانيين الأتراك اليها وبسط سلطانهم عليها.

فالمصادر التي تتحدث عن هذه الفترة أفادت انه بعد واقعة جالديران سنة ٩٢١ هـ/ ١٥١٥ م وانتصار العثانيين على الصفويين فيها. قرر السلطان العثاني سليم الأول ان يصفي املاك الصفويين لحسابه. وان يعمل على ضم ممتلكات التركهانيين في بلاد العراق والجزيرة لدولته الناشئة. فأرسل لهذا الغرض وفي سنة ٩٢١ هـ/ ١٥١٥ م أحد أبرز قادته المدعو محمد باشا\*. وتوضح هذه المصادر ان هذا القائد

<sup>\*</sup> محمد باشا (بكلربكي). هو بيقلو محمد بيك الامدي الذي جعله السلطان سليم أمير الامراء وارسله الى آمد بناء لطلب اهلها لطرد الصفويين من ديارهم، قيل وصل آمد وقاتل واليها - قره خان الصفوي - وقضى عليه، ثم حاصر ماردين وافتتحها كما افتتح باقي مدن الجزيرة «العزاوي، العراق

استطاع فتح سائر مدن الجزيرة ومنها سنجار (۱) وان ذلك الفتح تم بسهولة ويسر لما كان عليه وضع تلك البلاد من اضطراب وتشويش من جهة ، ولما أظهره العثانيون من مقدرة وحنكة سياسية في كسب ود بعض الطوائف هناك للوقوف الى جانبهم من جهة ثانية (۲).

وبعد ان تم وضع يد العثانيين على ديار الجزيرة، نصبوا على سنجار القائد محمد باشا بكلربكي. قيل حكمها مع الموصل مدة. وتأكيدا لما ورد نشير الى العمري بهذا الخصوص جيث قال: « ... ولي الموصل من العثانيين بكلربكي محمد باشا، واضيفت اليه سنجار، فأقام فيها سنة وخسة أشهر (٢) ».

وتجمع الأخبار على ان أحوال سنجار تردت منذ وصول العثانيين اليها وذلك بسبب التباين المذهبي بين الطرفين، فمن المعروف ان جل أهل سنجار كانوا - وما زالوا - على المذهب اليزيدي وهو مذهب لم

بين احتلالين، ٣: ٣٥٦ ».

<sup>(</sup>۱) يقول فون بنهمر ان مدينة سنجار اصبحت في سنة ۱۵۱۵م عثانية Birken- Die يقول فون بنهمر ان مدينة سنجار اصبحت في سنة ۲۵۱۵م عثانية Provinzen des Osmanischen Reiches, P. 194

<sup>(</sup>٢) يقول الاستاذ محمد زكي في كتابه «خلاصة تاريخ الكرد وكردستان» ان العثانيين استغلوا عامل الدين في حروبهم ضد الصفويين والتركبان. فاستالوا الاكراد السنة بوضع انظمة ادارية تتفق ورغبة الأهالي فاثاروهم على الصفويين والتركبان الذين كانوا من غلاة الشيعة والرافضة «١٠ ١٦٨». ويؤكد ما ذهب اليه محمد زكي ما ذكره السيد خالد العاني في «موسوعة العراق الحديث» حيث افاد ان السلطان سليم بعد ان قهر الشاه الصفوي، مضى الى كسب ود الاكراد فاعطى لزعائهم حرية تشكيل حكومة كردية، فتشكلت فعلا في كل من اربل وكركوك والسليانية وجزيرة ابن عمر والعادية وغيرها، على ان يدفعوا الجزية للدولة العثانية مع تعزيز الجيش العثاني بالشباب الكردي. وبعد ان قويت شوكة العثانيين اخذوا يقلصون من هذه الحكومات بالقوة ولم يبق منها في القرن السابع عشر الميلادي الا حكومة اليريدية في سنجار و المليين في ديار بكر، والبهدينان في درسيم، وذكر العاني ايضا ان اكثر القبائل الكردية لم تخضع للاتراك الا اسميا وخاصة في المناطق الكردية العراقية «١٦٠٢»

<sup>(</sup>٣) ياسين العمري، منية الادباء، ص ٧٢ - ويفيد فون بنهمر ان مدينة سنجار كانت بين سنة ١٥٣٠ - ١٥٣٠ من ضمن سنجق ديار بكر. وان هذا السنجق استمر الى سنة ١٨٣٠ م عندما اندمج في سنجق الموصل.

<sup>-</sup> Andreas Birken, Die Provinzen des Osmanischen Reiches, P. :194. ولهذا قال كوينيه ان مدينة سنجار تبعت في العهد العثاني لتصرفية الموصل - التي كانت تتبع

تعترف به الدولة العثانية، لذا دخلت في صراع دائم مع اليزيديين، وسعت الى إبادتهم واجبارهم على اعتناق الاسلام (١١).

ونتيجة لما قامت به الدولة العثانية من أعال الإبادة والاضطهاد نحو هؤلاء، فقد دفعتهم دفعا الى الخروج على طاعتها، وعدم التقيد بقوانينها وانظمتها، فقطعوا الطرق، وقاموا بأعال السطو والغزو على المراكز العسكرية التابعة لها وعلى القوافل التجارية المارة بديارهم، وتعاملوا معها بحرب العصابات، فوقعت من جراء ذلك اشتباكات مسلحة قتل فيها الكثيرون من الطرفين والمصادر التي ارخت لهذه الفترة غنية بأخبار الصراع بين يزيديي سنجار والولاة العثانيين.

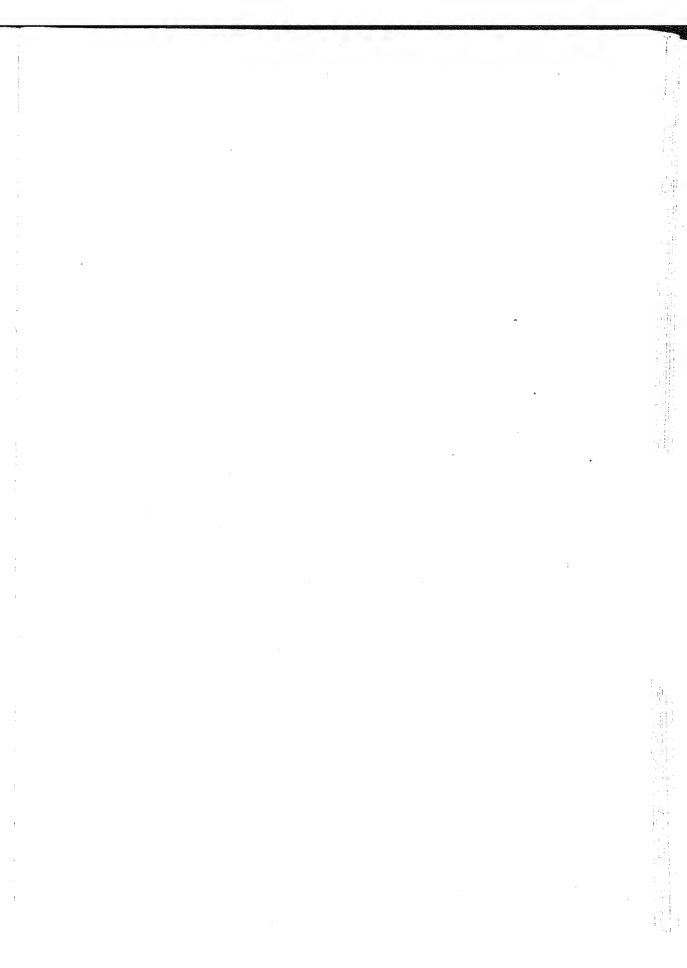
بدورها لولاية بغداد:

<sup>-</sup> Guinet, V., La Turquie d'Asie, 2:841.

<sup>(</sup>١) محمد رضا الشبيبي، سباحث عراقية، ١: ٦١.

<sup>-</sup> بدج، رحلات الى العراق، ٢: ١٠٨





#### الحياة الاقتصادية في سنجار

اولاً - الموارد: كان لوقوع بلاد سنجار على طرق المواصلات، في لحف حبل وفي وسط برية واسعة وعلى مقربة من واد غني بالخيرات، وما يحيط بها من اراض زراعية رعوية فسيحة، وما تمتعت به من ثروة حيوانية كبيرة، أبلغ الأثر في غائها الاقتصادي والعمراني على مر العصور سواء قبل الاسلام ام بعده،

ولدينا وصف اورده القزويني - من جغرافي القرن السابع المجري، الثالث عشر الميلادي - عن رفاه سنجار وغناها في ذلك العصر حيث قال:

«...وعاراتها حسنة كأنها مختصر دمشق.. ما رأيت احسن من حاماتها، بيوتها واسعة جدا وفرشها فصوص، وكذلك تأزيرها. وتحت كل انبوبة حوض حجرية مثمنة في غاية الحسن، وفي سقفها جامات ملونة الأحمر والأصفر والأخضر والأبيض على وضع النقوش، فالقاعد في الحام كأنه في بيت مدبج (١)».

وايد هذا الغنى والرفاه الذي كانت عليه مدينة سنجار وخزائنها كل من ابن الاثير وابن العديم في النص الذي ورد عند كل منها حين تحدث عن الأموال والأقمشة والجواهر التي اخذها نور الدين محود بن زنكي - صاحب حلب والشام - من خزائن سنجار ابان حصاره لها وعودته عنها(۱).

 <sup>(</sup>١) العزويني، اثار البلاد واخبار العباد ص٣٩٣، واشار الى مثل هذا القرماني حين تحدث عن سنجار في بعض مؤلفاته ومن جملة ما قاله: « ... وسنجار مشهورة بالعارات الحسنة ». اخبار الدول واثار الاول، س ٤٥٣.

<sup>(</sup>٢) ابي الآثير، التاريخ الباهر، ص٧٧ ~ ١٩٨٠

فصرف الأموال على اقامة العارات وزخرفتها بكل ما يثير اعجاب الناظر اليها، لدليل على وفرتها بين ايدي السكان من عامة وخاصة. واذا تساءلنا عن الأبواب التي كانت تأتي منها هذه الأموال اجابتنا المصادر والمراجع التي بين ايدينا بانها كانت تعود من مصادر عدة ومنها:

- الحاصلات الزراعية والثروة الحيوانية.
  - الصناعات المحلية.
  - الأعال التجارية.

هذه المصادر الثلاثة كانت متوفرة عند السناجرة، ولم يقتصر توفرها على عهد دون غيره، وانما شملت كل العهود وان بدت واضحة وجلية في العهد الاتابكي الذي يمثل ذروة العهود من حيث المجد والسؤدد والعظمة لهذه المدينة.

١ - الحاصلات الزراعية والثروة الحيوانية: وسنجار قبل كل شيء بلد زراعي بشهادة اقدم الجغرافيين والمؤرخين وقد وهبتها الطبيعة موقعا فريداً، حيث حظيت بمساحات واسعة من السهول والمدرجات الجبلية - الجلول - الخصبة، وهذا الخصب الذي تحدثوا عنه - كا اسلفنا من قبل - كان مرده الى وفرة الثروة المائية التي تمتلكها او تلك التي تجلب اليها عبر القنى من جهة، والى الجهد الذي كان يبذله اهلها في تسوية الأرض والعناية بالتربة من جهة ثانية. هذا الى جانب المناخ المعتدل الذي كانت تعيشه أرض الجزيرة وبلاد سنجار معا حيث كانت تلك النواحي من ضمن منطقة البحر الأبيض المتوسط. لهذا كله كانت ارض سنجار ملائمة لجميع انواع الزروع. فانتجت الحاصيل كانت ارض سنجار ملائمة لجميع انواع الزروع. فانتجت الحاصيل المتنوعة الوافرة، التي غلب عليها في كثير من العهود طابع البستنة المتمثل في تكثيف زراعة الاشجار المثمرة من فواكه وحمضيات وما شابه المتمثل في تكثيف زراعة الاشجار المثمرة من فواكه وحمضيات وما شابه

ذلك. وهاك بعض ما ذكره الجغرافيون والمؤرخون القدامي والحدّاث بهذا الخصوص.

« . . . وبها انهار جارية وعيون مطردة ، واسقاء ومباخس\* . وبها مع رخص اسعارها ، وكثرة خيرها وفواكهها الصيفية ، فواكه شتوية بما يكون اختصاصه في بلاد الصرود ، كالسماق والجوز واللوز والزيتون والاترنج والسمسم والرمان الكبير (١) » .

«... ومن زراعاتها (سنجار): فرك اللوز وحب الرمان والقصب والسماق (٢) ».

«... وهي (أي سنجار) كثيرة البساتين الآشبة (٣)».

«... ولها (لسنجار) بساتين ومياه كثيرة من القني (١) ».

«... وهي مدينة كبيرة، كثيرة الفواكه والاشجار والعيون المطردة والانهار تشبه بدمشق في كثرة أنهارها وبساتينها (٥) ».

« ... وسنجار في ذيل جبل تخرقة المياه، كثير الاشجار والفواكه (٦) ».

وتكاد تنفرد سنجار بميزة زراعية عا جاورها من أكثر بلاد الجزيرة

<sup>-</sup> ابن العديم زبدة الحلب، ٢: ٢٩٦.

<sup>(</sup>١) ابن حوقل، صورة الارض، ص١٩٩ - فيا يختص بالثروة المائية في بلاد سنجار، انظر ما جاء في مقدمة البحث.

<sup>\*</sup> مباخس: اراض تعتمد في ربها على الامطار الموسمية،

<sup>(</sup>٢) القدسي، احسن التقاسيم، ص ٤٥ - ولعل الظروف المناخية قد تبدلت قليلا عا كانت عليه في زمن المقدسي، اذ من المعروف ان قصب السكر لا يزرع في الوقت الحاضر قرب سنجار والما تجود زراعته في مناطق اخرى، وخاصة في القسم الجنوبي من العراق - كما ذكر المقدسي ايضاً - «عدى يوسف مخلص، المقدسي البشاري، حياته ومنهجه، ص ٢٥٨ ».

 <sup>(</sup>٣) إبن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١ ص١٥٦ - القرماني، اخبار الدول ص٤٥٣.

<sup>(</sup>٤). ابو الفدا، تقويم البلدان، ص٢٨٣٠

<sup>(</sup>٥) ابن بطوطة، رحلة ابن بطوطة ١: ١٥٩.

٦). ابن فضل الله العمري، مسالك الابصار، ص٦٠.

الا وهي زراعة النخيل، فيذكر ان هذه الزراعة كانت قد غطت مساحات واسعة من نواحي سنجار. وهذه الظاهرة اثارت اهتام الجغرافيين والورخين والرحالة فأشاروا اليها وذكروا ما يلي:

« . . وبها (بسنجار) نخيل وليس بالجزيرة بلد به نخل سوى سنجار ، الا أن يكون على الفرات وبهيت والأنبار (١) » .

« ... وليس بالجزيرة مدينة ذات نخل في وقتنا أكثر من سنجار ، الا أن يكون على الفرات ونواحي هيت والانبار (٢) » .

«... قدامها واد فیه بساتین ذات اشجار وترنج ونارنج (۳) ». «... وبسنجار بساتین وشربها من القنی (۱) ».

وذكرت مصادر الرحالة والباحثين، العرب منهم والأجانب، من الذين زاروا العراق والجزيرة وسنجار ان المدينة وأطرافها كانت نطاقاً لزراعات اخرى لا تزال قائمة الى زمن الزيارة كالتين والبرتقال، والليمون والكرمة وسواها، وقد أرجع بعضهم زراعة أشجار التين الى زمن متقدم جداً وربما أرجعوه الى العهود البابلية (٥).

واذا كانت معظم الزراعات قد عاصرت تاريخ المدينة، فإن زراعة النخيل التي كثر وجودها في العصور الوسطى، يلاحظ انها انقرضت تماما في مطلع القرن العشرين، بدليل أن الرحالين زاره وهرتسفلد\* -

(0)

<sup>(</sup>١) الاصطخري، المالك والمالك، ص٥٣، وكتاب الاقالم، ص٤١. ويضيف الاصطخري بلداً آخر كان يزرع فيه النخيل الا وهو بلد تل اعفر (نفس المصدر).

٢) ابن حوقل، صورة الارض، ص١٩٩ - ابو الفدا، تقويم البلدان، ص٢٨٣٠.

٣) ياقوت، معجم البلدان، ص٢٦٢ - والوادي هنا هوواد الحيال الى الشال والغرب من سنجار.

<sup>(</sup>٤) القلقشندي، صبح الاعشى، ٤: ٣٢٣.

<sup>I. Niebuhr, Voyoge en Arabie et en autres pays circonvoisins 2, : 315.
Sarré- Herzfeld- Archeologische Reise in Euphrat und Tigrit- Gebiet, I:203.
Guy Le Strange, The Lands Of The Eastern Caliphate, P: 98.</sup> 

<sup>-</sup> Canard, M, Histoire de la dynastie des Hamdanides, I: 107.

كانت زيارة زاره وهرتسفلـد لمدينة سنجار في حدود سنة ١٩١١م.

اللذين زارا المدينة - لم يعثرا على شجرة نخل واحدة لا في المدينة ولا في أطرافها وقد أرجعا السبب في ذلك الى تبدل الاحوال المناخية التي طرأت على تلك المنطقة (١).

الا أن تبدل الاحوال المناخية لا يؤدي الى انقراض زراعة النخيل لأن النخيل يعيش في أقسى الظروف المناخية كما يعيش في أحسنها، وما دامت تلك الارض صالحة لزراعة الحمضيات فهي صالحة اذن لزراعة النخيل ايضاً.

أما السبب الحقيقي للاقلاع عن زراعة النخيل فسبب اقتصادي يعود الى قلة مردود النخيل بالنسبة الى الحمضيات وسواها.

والى جانب زراعة الفواكه والحمضيات فقد انتشرت في أراض سنجار زراعات أخرى متعددة كزراعة القمح والشعير والقطن والكتان وما شابه ذلك من أنواع الحبوب التي وجدت طريقها هناك. وتفيد المعلومات انه كان يعتمد في ارواء هذه الزروع إما على الامطار الموسمية، وإما عن طريق استعمال الري الاصطناعي. وكان ابن حوقل قد أشار الى هذين النوعين معا فقال: « ... ولها انهار جارية وعيون مطردة واسقاء ومباخس (۱) ... »، والاعتاد على الري بالوسائل الاصطناعية لم يكن حديث الاستعمال في عهد ابن حوقل، وانما كان مستعملا قبل عصره بزمن بعيد جدا ويكاد يرجع الى ما قبل العصور الاسلامية الاولى، الى أيام دولة أشور. وهذا ما أفاد به أدي شير حين قال: « ... وكانت بلاد أشور (ومنها سنجار) مخصبة التربة، عامرة بمدن كثيرة زاهرة ، حلبوا إليها مياه الدجلة والفرات والزابين بالقنوات

<sup>-</sup> I- Sarré- Herzfeld, Archeologische Reise in Euphrat- und Tigrit- Gebiet, 1:203. (١) - دائرة المعارف الاسلامية، مجلد ١١، حرف السين، ص ١٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) ابن حوقل، صورة الأرش، ص١٩٩٠،

والسواقي، حتى صارت أراضيهم تأتي بأنواع الحبوب الكثيرة، وصار الواحد يأتي بمائة ضعف، وربما بمائتين أو ثلاثة (١٠٠٠)..

ويلاحظ من خلال ما ذكره ادي شير أن المياه المتمثلة بالانهار والعيون والينابيع التي تمتلكها بلاد سنجار لم تف انذاك بالحاجة الضرورية لارواء كافة المحاصيل، الأمر الذي دفع بالأهالي المزارعين الى جلب المياه من الانهار الجارية وعلى الأخص الكبيرة منها بواسطة القنوات والسواقي وذلك في فترات الجفاف. أما الزراعات الشتوية فيلاحظ انها كانت نشطة ومعطاء بفضل ما كانت تجود به السماء من كميات وافرة من الامطار الهاطلة قد تبلغ احياناً حد الفيضانات الجزيلة (٢). ومن وسائل الري الاصطناعية عدا العمل بالسواقي نذكر:

#### - القنوات والكهاريز:

تتوقف وفرة الانتاج في المحاصيل الزراعية على العناية بالأرض وتوفير الماء اللازم لاروائها فمتى نضبت مصادر المياه المحلية وقلت، او ندر سقوط الامطار الموسمية، فإن المسؤولين والأهالي كانوا يعمدون الى جلب المياه بواسطة القنوات او الكهاريز التي كثر الحديث عنها في المصادر والمراجع التي بين ايدينا وقد جاء في تقويم البلدان « ... وبها (بسنجار) بساتين ومياه كثيرة من القنى (۳) ».

<sup>(</sup>۱) ادى شير، تاريخ كلدو واثور ي ۱: ٣، ويضيف ادى شير ان مدينة سنجار ونينوى وكالاح (السياة اليوم غرود) كانت جميعا من بلاد اشور «نفس المصدر ۱: ٥». ويقول الدملوجي ان الاشوريين جلبوا بدور القطن من الهند وكانوا يسمونه شجرة تحمل الصوف، واتخذوا منه ومن الكتان اجمل الثباب «الموصل في العهد الاتابكي ص ١١ و ١٥».

<sup>(</sup>٢) الدملوجي، اليزيدية، ص ٤٧٦. يذكر الدملوجي نقلا عن تقرير لبعثة نلسون للشرق الادنى الخاص باعال المسح والتحري لمنطقة سنجار ان سهول سنجار الستي كانت تشمل جزءا من اراضي الامبراطوريات المتعاقبة من اشورية وحثية وميتانية وفارسية ورومانية، كانت تسقى بواسطة الري الاصطناعي «نفس المصدر، ص ٤٧٣».

<sup>(</sup>٣) أبو الفدا، تقويم البلدان، ص ٢٨٣.

وفي صبح الاعشى « . . وبها بساتين وشربها من القنى (١) » . وقد توسع في استعبال هذه القنوات التي يطلق عليها احياناً اسم الكهاريز وفي العهد الاتابكي ، حيث أوجد امراء هذا العهد الكثير منها في طول صحراء سنجار الواسعة وعرضها . وعن طريق الري بهذه الوسيلة امكن لهم ان يصلحوا ما كان قد اندثر وان يجولوه الى حدائق غناء لم يعهد لها نظير من قبل مما أسهم اسهاماً فعالا في توسيع رقعة العمران في تلك الديار .

ويبدو أن عمل الكهاريز لم يتوقف بعد زُوال الاتابكيين، بل استمر الى ما بعد عصرهم بكثير وحتى يومنا هذا، ويحدثنا السيد عبد الرزاق الحسني عن كهاريز سنجار الحالية، فيذكر انها كثيرة وتمتد من جبل سنجار - حيث العيون والينابيع - الى المدينة والقرى والضياع الملحقة بها(١).

والكهاريز اسم آخر للقنوات التي عرفها ياقوت بقوله: « . . . . والقناة آبار تحفر تحت الأرض ، ويخرق بعضها الى بعض حتى تظهر على وجه الارض كالنهر (٣) ». ويضيف الدكتور أحمد سوسة « . . . والكهريز تسمية محلية ولعلها عجمية ، اطلقت في العراق على المجرى الجوفي . أما العرب فقد أطلقوا عليه اسم قناة ، وأطلقوا على الابار التي على طول القناة فقر ومفردها فقير (١) » .

وهناك تعريف آخر يكاد يكون مماثلاً اورده الجلبي واوضح فيه: « ... والكهريز كلمة فارسية - كاريز - وتعني مجرى تحت الأرض، ونريد به آباراً يفتح بعضها على بعض بأقنية تحت الأرض، فتتجمع

<sup>(</sup>١) القلقشندي، صبح الاعشى، ١٤ ٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) عبد الرزاق الحسني، موجز تاريخ البلدان العراقية، ص١٤٢٠.

<sup>(</sup>٣) ياقوت، معجم البلدان، ٤: ١٠١٠

<sup>(</sup>٤) أحمد سوسة، ري سامراء، ١: ٢٧٣.

مياهها وتخرج على وجه الارض، وذلك في الاراضي المنحدرة (١) ».

وسواء أكانت القناة على شكل كهريز ام كانت على شكل آخر فإنها أفادت وتفيد في انعاش الانسان والحيوان والنبات سواء في بلاد سنجار والجزيرة او في البلدان الاخرى، والحقيقة ان الزراعة في منطقة سنجار كانت وما زالت تمثل عاد اقتصاد الاهالي هناك، وقد تكون المول الاول والأهم في مشاريع العمران، اذ أن الدخل الناتج عنها كان كبيراً كما يستنتج من قول ابن حوقل حينها تحدث عن دخل بلاد الموصل وكورها ورساتيقها ومنها رستاق سنجار « ... وللجميع من الدخل الكثير عن سائر وجوه الغلات والفواكه اليابسة والرطبة (۱۳) ».

وقبل ان نختم حديثنا عن الزراعة في سنجار لا بد من أن نتساءل عما اذا كان قد وجد او يوجد في تلك البقعة طواحين (عروب) لطحن الغلال اسوة بما كان في غيرها من بقاع الجزيرة الاخرى. فالمصادر او المراجع لم تأت على ذكر مثل هذه الطواحين لا في المدينة ولا في أطرافها وذلك لعدم وجودها بالطبع، فوجودها كان يتطلب انهاراً غزيرة المياه سريعة الجريان كالفرات ودجلة والخابور وغيرها ". ولما

<sup>(</sup>١) داود الحلبي، كلبات فارسية مستعملة في عامية الموصل، ص ١٦٩، وجاء في موسوعة العراق الحديث للسيد خالد العاني تعريف آخر للكهريز يقول: «.. والكهريز عبارة عن قناة تشق باتجاء المصدر المائي فيتكون من قناتين أو أكثر ليضاعف المساحة التي تتجمع فيها المياه. وقد يبلغ طول الكهريز المشرة كيلومترات، وتستعمل مياهه للشرب والري وادارة الطواحين اذا أمكن، ١: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) ابن حوقل، صورة الأرض، ص١٩٩٠. وكان ابن حوقل قد أشار الى ما أصاب الزراعة في سنجار ونصيبين والموصل وغيرها من مدن اقليم الجزيرة من خسارة فادحة وضرر كبير على أيدي الامراء الحمدانيين.

<sup>«</sup>انظر نفس المصدر، ص١٩١ و١٩٣ و١٩٩ ».

<sup>(</sup>٣) قال ياقوت في تعريفه للطاحونة المسهاة بالعربة: « ... والعربة بلغة أهل الجزيرة السفينة تعمل منها رحى وسط الماء الجاري مثل دجلة والفرات والخابور، يديرها جريه وهي مولده فيا أحسب ». معجم البلدان، ٣: ٦٣٢ (طبعة ليبزك - وستفلد، ١٨٦٦).

وقال الخوارزمي: « ...العروب مفردها عربة، وهي طاحونة تنصب في سفينة وجمعها عرب ». مفاتيح العلوم، ص٤٦.

كانت بلاد سنجار على مسافة من هذه الانهار امكن القول اذن أنها خلت من ذلك. لذا كان الاهالي يحملون غلالهم ويتوجهون بها الى البلاد التي توجد فيها الطواحين، وأشهر هذه البلاد كانت الموصل وبلد على دجلة (۱).

#### - الثروة الحيوانية:

ومتى وجدت الأرض المراعة الغنية بالاعشاب الكثيفة، ومتى تيسر وجود الاشجار المثمرة والغابات الحرجية الواسعة امكن القول بأن الثروة الحيوانية بمنتوجاتها المتعددة كانت موجودة في بلاد سنجار ومتوفرة، وانها احتلت من الدخل نسبة ساعدت بدورها في انعاش اقتصاد السكان، ويستدل على وجود مثل هذه الثروة من خلال النصوص التالية:

- وبالجزيرة مفاوز ، تسكنها قبائل من ربيعة ومضر ، أهل خيل وغنم وابل عندهم اقل منها في البادية (٢) ... »
- « ... وللموصل نواح عريضة ، ورساتيق عظيمة ، وكور كثيرة ، غزيرة الاهل والقرى والقصور والمواشي ، الى غير ذلك من أسباب النتاج ، فمن ذلك رستاق نينوى ، ورستاق الخابور الذي يجاور رستاق سنجار ، وللجميع من الدخل الكثير عن سائر وجوه الغلات (٢) » ....
- « ... وبقرب جبل سنجار الحوالي «الحيال » وهو واد تسكنه عربان من ربيعة لهم ضياع وماشية (١) » ....

<sup>(</sup>١) ابن حوقل، صورة الارض، ص ١٩٨. وبعد ان يتحدث ابن حوقل عن عروب الموصل ويعرفها ينحي باللائمة على آل حمدان وامراثهم في تخريب هذه العروب وتدميرها وبمثل ذلك افاد ابن الاثير في الكامل «٨: ٦٣٣» والصابي في الختار من رسائله «١: ٨٦».

مفاوز: جع مفازة أي برية، وسنجار هي في مفازة،
 المقدسي، أحسن التقاسيم، ص ١٤١٠.

<sup>(</sup>٢) الاصطخري، كتاب الاقاليم، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٣) ابن حوقل، صورة الارض، ص١٩٦٠

<sup>(4)</sup> ابن فضل الله العمري، مسالك الابصار، ص ٦، والحيال او الحوال هو من اعال ستجار، «ابن =

٣ - الصناعات الحلية: اقتصرت الحياة الصناعية في منطقة سنجار - كها في غيرها من مناطق اقليم الجزيرة - على الصناعات الحلية البسيطة التي كانت سائدة في كل عصر، والتي كانت تقوم على تصنيع المنتوجات الزراعية، وعلى بعض الصناعات الحرفية الاخرى.

ان كثرة اشجار الفاكهة والحمضيات وما تنتجه من ثمار دفعت بالمواطنين الى تصنيع الفائض وتصديره، فكانت من ذلك صناعة التمور والزيوت والشحوم والزبيب والسكر والحلويات، والمربيات. كما انتشرت صناعات المنتوجات الحيوانية من أجبان والبان. وكذلك ساعدت زراعة بعض اصناف الحبوب والبذور على ايجاد صناعات نسيجية كتانية قطنية (۱).

الى جانب ذلك كانت صناعات فنية كالنقش والحفر والتطريز، وفي هذا الجال يقول ادي شير: « . . ان هذه الصناعات كانت قد انتشرت في بلاد كلدو واثور واستمرت بعد ذلك في العهود التالية ، وان صناعاتها جعلت لأصحابها شهرة تغني عن وصفهم في كل جهات العالم (٢) » .

ومن بين الصناعات الحرفية التي وجدت طريقها الى سنجار وغيرها من مدن منطقة الجزيرة نذكر صناعة الاحذية، الحدادة، النجارة، وكانت هذه الحرف قد لازمت الشعب السنجاري طوال عهوده (٢). وقد

حوقل، صورة الارض، ص ١٩٩.

<sup>-</sup> ابن الاثير، الكامل، ١٢: ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) الدملوجي، الموصل في العهد الاتابكي، ص ٤١ و ٤٥، ويضيف ان تاريخ هذه الصناعات يرجع الى العصور الآشورية. وقد ازدهرت في العهود العباسية حيث اتخذت منها اجمل الملابس. «نفس المصدر».

<sup>(</sup>۲) ادي شير، تاريخ كلدو واثور، ۱: ۱۱.

<sup>(</sup>٣) اشار كانار في كتاباته الى وجود شارع خاص بصناع الاحذية في قلب مدينة سنجار. Canard, M, Histoire de la dynastie des Hamdanides, 1: 107.

وكذلك يشير ليسترانج الى أن مدينة سنجار كانت مشهورة بالنجارين.

Guy Le Strange, The Lands of the Eastern Caliphate, P: 98.

وصناعة النجارة في بلاد سنجار خاصة وفي عموم بلاد كلدو وآثور كانت قد استحوذت على اهتمال =

امتازت هذه الصناعات بالجودة والإتقان ولا تزال بقايا الصناعات الخشبية المتمثلة بالابواب والنوافذ والافاريز تثير اعجاب الناظر وتثني على صناعها.

وازدهرت في جهات سنجار صناعة البناء المتقنة وتدل بقايا الابنية والاضرحة التي عثر عليها في تلك الجهات والتي حفظ بعضها في دور الاثار، على أن تلك البقعة كانت غنية بمواد البناء كمقالع الحجارة بأنواعها المتعددة والمشهور منها حجر الحلان – الرخام الاسمر – كها يلاحظ كثرة استعمال مواد الرخام والجص بدليل توفرها هناك أو في المناطق القريبة منها. هذا وتطلعنا المصادر على مدى الذوق الرفيع الذي كان يتحلى به البناؤون في هذه المنطقة، وان هؤلاء كانوا قد تفننوا في اقامة الابنية الدينية والمدنية وزودوها باشكال من العقود والمقرنصات، كها زينوها بالزخارف والرسوم المتنوعة من نباتية وحيوانية وآدمية الى غير ذلك مما سنلحظه في حديثنا عن الاثار.

٣ - الأعبال التجارية: تبين لنا من خلال مصادر البحث ان التجارة والأعبال التجارية في منطقة سنجار كانت قد عرفت منذ قديم الزمان (١). وساعد على وجودها عوامل عدة ومنها:

ادي شير فخصص لها حيزاً من كتاباته فعدداهم منتوجاتها واثنى عليها وذكر ان بعض هذه الصناعات كالاقواس والرسوم والتاثيل والتي لا تزال تحفظ في المتاحف ودور الاثار القديمة، كان قسم منها يرصع بالعاج والحجارة الكريمة، وأفاد أيضاً بأن الاشوريين كانوا يجلبون الحشب من أعالي كردستان وأرمينيا كها جلبوه من أرز لبنان واستعملوه أيضاً مع غيره في صناعة الابنية ومستلزماتها «تاريخ كلدوواثور ١: ١٢.

<sup>(</sup>۱) يستفاد مما ذكره الرحالة بدج ان بدينة سنجار كانت قد تمتعت بتجارة مزدهرة شاركت فيها تجارة مدينة الحضر وتكريت ونافستها: «رحلات الى العراق، ٢: ١١٤ ». ومدينة الحضر هذه كانت قد اشتهرت في القرن الثاني بعد الميلاد، وكان ملوكها في وقت من الاوقات من أصل عربي دفعوا الجزية للفرثيين كانت أكثر المدن حصانة ومناعة، جرت عليها حصارات عدة ولم تنل منها «دروثي مكاي، مدن العراق القديمة، ص ١٠٨ ». ويفيد ابن الفقيه ان هذه المدينة (الحضر) هي على برية سنجار وان تكريت قريبة منها. «مختصر كتاب البلدان، ص ١٢٨ ».

- كون سنجار مدينة الطرق والقوافل التجارية، حيث سيطرت على الطريق بين العراق وسوريا وان مواصلاتها داخل الجزيرة مع جاراتها كانت ميسورة.
  - صناعاتها الحلية البسيطة والمتنوعة.
- كونها في بعض ادوارها التاريخية قبل الاسلام وبعده مدينة أو كورة او رستاقا وما يتبع هذه التسمية من مزارع وقرى وضياع حيت كانت بمثابة العاصمة او بعنى آخر القاعدة. فأمها سكان هذه النواحي إما لإنجاز معاملاتهم الرسمية والخاصة واما للقيام بتبادل منتوجاتهم المختلفة فيما يسمى بالمقايضة تارة أو بعمليات البيع والشراء بواسطة النقود تارة أخرى، ضمن اطار سوق شعبي محلي جامع سيما وان المدينة كانت قد اتخذت في أكثر عهودها مركزاً وداراً لضرب النقود على اختلاف انواعها.

فلهذا يحتم ان تكون سنجار قد شهدت حركة تجارية واسعة بنوعيها الداخلي والخارجي. فقامت فيها الاسواق العامة والخاصة. وفي هذا يقول ابن شداد: « ... وفي سنجار الاسواق العامرة (۱) » ... والذي تجدر اللاحظة اليه هو ان هذه التجارة كانت قد خضعت للظروف السياسية والامنية التي كانت تسود بلاد الجزيرة والعراق. فكان نصيبها الانتعاش والازدهار حينا، والجمود والكسالة حيناً آخر، وان أسوأ مرحلة عاشتها هذه التجارة كانت - كها أفاد به الرحالة بدج - في بداية العهد التركي العثاني لإقليم الجزيرة، اذ وضع العثانيون ايديهم على سنجار وأخضعوها لسلطاتهم وقضوا على الجانب الاكبر من تجارتها التي متعت بها في الماضي (۱).

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٥٦٠

<sup>(</sup>٢) بدج، رحلات ألى العراق، ٢: ١١٤.

هذا ويستدل على قيام التجارة والأعال التجارية في سنجار وعلى بعض المنتوجات التي كانت قائمة عليها والبلاد التي كانت تتعامل معها من خلال النصوص التالية:

- « ... والرمان الكبير الجفف حبه الدائم الى العراق والنواحي جهازه وحمله (١) » ...

- « ... وبه (اقليم الجزيرة) تجارات ترتفع من الموصل، الحبوب والعسل والفحم والشحوم والبن والساق.. ومن سنجار، فرك اللوز وحب الرمان والقصب والساق<sup>(۲)</sup> »...

وبعدان يعدد المقدسي انواع التجارات في اقلم الجزيرة يعرج الى تعداد المكاييل والموازين التي كانت تستعمل في عمليات البيع والشراء، فيذكر: المد والمكوك والقفير والكارة ويجدد قيمة كل منها بالارطال (٣).

فالايرادات الحاصلة عن المنتوجات الزراعية والحيوانية والصناعية والعائدة من النشاطات التجارية\* كانت كبيرة لذلك كان عليها من أنواع الضرائب والخراج ما يتناسب ومقاديرها في العصور الاسلامية المتلاحقة.

<sup>(</sup>١) ابن حوقل، صورة الارش، ص ١٩٩٠،

<sup>(</sup>٢) المتدسي، أحسن التقاسيم، ص ١٤٥ أو ١٤٦ -- ويذكر من تجارات اقليم الجزيرة أيضاً، الخيل والسلاسل والصابون.

<sup>(</sup>٣) المقدسي، أحسن التقاسيم، ص ١٤٥ و ١٤٦ - ويذكر أن المكوك هو خمسة عشر رطلا، والمد ربعه، والكارة ماثنان وأربعون رطلا، والقفير ربعها وأرطالهم بغدادية، «نفس المصدر»،

 <sup>★</sup> يعتقد أن مدينة سنجار كانت تجهي بعض الارباح من مرور القوافل التجارية عبر أراضيها فها يسمى
 اليوم بتجاره الترانزيت.

## ثانيا - الخراج:

وسنجار التي هي احدى كور ديار ربيعة المهمة، كان خراجها حسب اليرادتها بالنسبة الى المدن الأخرى، وكذلك حسب الوضع الاقتصادي والسياسي للدولة الاسلامية صاحبة السيادة في كل عصر، والخراج كان كما يبدو يجبى إما من كل كورة على حدة أو مجتمعة كما أوردها قدامة ابن جعفر حينها تحدث عن ديار ربيعة بهذا الخصوص حيث قال:

« ... وديار ربيعة وكورها: بلد، بعربايا، نصيبين، دارا، ماردين كفرتوثا، وتل يسمى سنجار، ورأس عين، الخابور، وارتفاع هذه الكورة مع الاحتسابات اربعة آلاف الف وستائة والف وخسة وثلاثون الف درهم » (۱) .

وحدد ابن خرداذبة مقدار هذا الخراج الناتج عن ديار ربيعة مجتمعة فافاد: « ... وخراج ديار ربيعة: نصيبين وارزن وآمد ورأس عين ، وميافارقين وماردين وباعربايا وبلد وسنجار وقردى وبازبدي ، سبعة آلاف الف وسبع مائة الف درهم (٢).

واتفق ابن الفقيه الهمذاني مع ابن خرداذبة في مقدار هذا الخراج بقوله: « . . . . وخراج ديار ربيعة سبعة آلاف وسبع مائة الف درهم $(^{7})$ ».

ويعود ابن الفقيه في حديث آخر ليطلعنا على خراج سنجار منفردا كسائر مدن الجزيرة من ديار ربيعة فيوضح: « .. ديار ربيعة: ميافارقين ثمان مائة الف وستة وخمسون الف، وكذلك سائر المدن مثل

<sup>(</sup>۱) قدامة بن جعفر، كتاب الخراج وصنعة الكتابة، ص ۲۶٦ - ويعني بذلك مقدار: ٩٣٥,٠٠٠ ٤ درهير.

<sup>(</sup>٢) ابن خرداذبة، المسالك والمالك، ص ٩٥ - ويعني بذلك مقدار: ٧,٧٠٠,٠٠٠ درهم.

 <sup>(</sup>٣) ابن الغقيه الهمذاني، مختصر كتاب البلدان، ص ١٣٣ - ويعني ذلك مقدار: ٧,٧٠٠,٠٠٠ درهم.

ماردین ودارا وسنجار وقردی وبازبدی وطور عبدین ورأس عین وغیرها وقد اجمل خراجها(۱) ».

وهكذا نجد أن خراج سنجار كان قد بلغ ثمان مائة ألف وستة وخمسون الف درهم في زمن ابن الفقيه الذي عاش في القرن الرابع الهجري - العاشر الميلادي «٢٩٠ - ٣٦٦ هـ/٩٠٢ - ٩٧٢».

والى جانب الخراج، كان يجبى من سكان الجزيرة وسنجار ضرائب عدة اختلفت اساؤها باختلاف العهود والدول. ومن بين تلك الضرائب نذكر ضريبة المظالم التي كانت قد فرضت على المدينة في زمن دولة الاتابكيين الزنكيين. وذكر ان قيمة هذه الضريبة كانت قد بلغت نحوا من الف دينار(٢).

<sup>(</sup>١) ابن الفقيه الهمذاني، مختصر كتاب البلدان، ص ١٣٥ - ويعني ذلك مقدار: ٨٥٦,٠٠٠ درهم.

<sup>(</sup>٢) أبو شامة، الروضتين، ١: ٢٤٨ - ويضيف المستشرق الفرنسي «Elisséeff» ان الملك نور الدين محود بن زنكي - صاحب السيادة في الجزيرة وسنجار - كان قد ألغى هذه الضريبة عن مدينة سنجار في سنة ٥٥٦ هـ/ ١١٥٧م اسهاما منه في تخفيف اوجاع السكان التي نجمت عن الزلزال الذي ضرب المدينة في هذه السنة.

<sup>-</sup> Elisséeff. Nur ad din, P: 804.

### ثالثا - طرق المواصلات والبريد:

ان شهرة مدينة سنجار التاريخية، والانتعاش الاقتصادي الذي كانت عليه، ما كانا ليحصلا لولا تمتع المدينة نفسها بموقع جغرافي داخلي ممتاز، كان أبرز ظواهره، انه ملتقى الطرق والقوافل التجارية منذ أقدم الأزمان.

ونظراً للدور الذي لعبته المواصلات في حياة مدينة سنجار، واستكمالا للبحث، وجب علينا ان نتعرف الى أهم طرقها ومسالكها لندرك مراحلها وأبعادها.

# أ - الطرق البرية:

ان الطرق البرية في منطقة سنجار تبدو قديمة العهد، ويمكن ارجاع ناريخها – حسما اطلعتنا عليه المصادر والمراجع – الى العهود الرومانية. فقبل هذا التاريخ لم يكن في بلاد سنجار ولا في بلاد الجزيرة والعراق وبلاد الشرق قاطبة طرقاً منشأة بالمعنى الذي نعرفه. واغا كانت هناك بمرات تكونت مع مرور الزمن من عبور الناس والدواب المتواصل عليها. فلقد ذكر انه عندما فتحت بلاد سنجار من قبل القائد الروماني «لوسيوس كيوتوس من جهة الامبراطور تراخان» في سنة الروماني «لوسيوس كيوتوس من جهة الامبراطور تراخان» في سنة وكذلك وفي زمن حملة الامبراطور ساويروس الكسندر في سنة ٢٣٢ م أدخلت تحسينات على مواصلات سنجار مع وادي الخابور السفلي لأن المدينة تحسينات على مواصلات سنجار مع وادي الخابور السفلي لأن المدينة تحسينات أعلى مواصلات سنجار مع وادي الخابور السفلي لأن المدينة تحت أمرته أمرته أمرته أمرته أمرته أكني كان

I. Oates, David, Singara and its Fortifications..., Part VII-XII, P: 97-106. (١)

انظر خوارط الطرق الرومانية المرفقة في نهاية البحث.

David Oates, The Roman Frontier..., Fig ا-1-2).

وابرز الطرق الرومانية في بلاد سنجار، كانت تلك التي انشأها ساويروس نفسه «٢٢٢ - ٢٣٥»، والتي اطلعتنا عليها حجرة المسافات التي كانت قد اكتشفتها مديرية الاثار العراقية القديمة بالقرب من سنجار، والمحفوظة حاليا في متحف الموصل، والتي اشارت اليها مجلة سومر في احدى نشراتها العائدة الى سنة ١٩٥٢م (١).

ومع ان هذه الحجرة - التي هي بمثابة راقم للاميال اعتاد الرومان نصب امثاله على الطرق لابانة المسافات بين المدن الرئيسية لم تتطرق الى اظهار معالم هذا الطريق وامتداده، فيعتقد - كما ذكرت المجلة - انه كان ملتقى لطريقين كانا يبدأن من الخابور ويلتقيان عند اسفل سلسلة جبال سنجار في طريق واحد يتجه من هناك الى مدينة سنجار. ولعل هذه الحجرة كانت قائمة عليه. وتضيف المجلة انه ورد ذكر لهذين الطريقين في كتاب بعنوان «آثار رومة في صحراء سوريا » للبحاثة الفرنسي المعروف بواديبار Poidebar).

ويفيد البحاثة الدكتور الاب جان موريس في (J. M. Fiey) الذي قام بدراسة هذا الاثر المكتشف وقرأ ما كتب عليه، ان الاسطر الثلاثة الاخيرة من الكتابة تعين الموضع الذي نصب فيه هذا الراقم بالنسبة الى مدينة سنجار التي عدت مبدأ الطريق. وان هذا الموضع هو على ثلاثة اميال رومانية من المدينة. وذهب البحاثة الاب الى القول:

<sup>(</sup>۱) مديرية الاثار العراقية القديمة، مجلة سومر، مقال بعنوان: اكتشاف حجرة مسافات بالقرب من سنجار، مجلد ٨، سنة ١٩٥٧ - 'ص ٣١٩ - ٣٢٠. وهذه الحجرة هي سمراء اللون بشكل خروط ناقص ارتفاعها ١٣٤٤ سم وقطر قاعدتها ٤٤ كم. عليها كتابة لاتينية للامبراطور اسكندر ساويروس، وجدت ملقاة في الجانب الغربي من وادي شويتي، على بعد يسير من قرية «حمى» في موضع يقع على لحو أكثر من أربعة كيلومترات من سنجار «نفس المصدر».

<sup>(</sup>٢) هذان الطريقان اللذان يبدآن من الخابور، يمر أحدها بخرائب قصيبة والاسم القديم لها «بتيتاس» ويمر ثانيها بخرائب الخاتونية «والاسم القديم لها لاكس ببراس»، ثم يلتقيان عند أسفل جبال سنجار في طريق واحد.

<sup>«</sup> مجلة سومر ، مجلد ٨ سنة ١٩٥٢ ، ص ٣٢٠ .

« وبما ان الميل الروماني الواحد يساوي الف خطوة فالموضع هو على مسافة اطول بقليل من اربعة كيلومترات » (١) .

واذا تأملنا خارطة ديلان - الطرق القديمة في بلاد الرافدين العليا - وتتبعنا شبكة المواصلات التي تم انشاؤها في العهد الروماني، والتي ربطت سنجار باكثر نواحي اقليم الجزيرة تظهر لنا الطرق التالية: - الطريق الاول، ويبدأ من سنجار ويتجه غربا الى تل الحيال ومنها الى نصيبين ثم دارا، وهناك يتفرع:

١ - نحو الشمال ( (طريق رقم ١) الى ديار بكر،

٢ - نحو الغرب (طريق رقم ٤) الى بلبسيوم،

٣ - نحو الجنوب الغربي (طريق رقم ٥) الى الخابور.

- الطريق الثاني، ويبدأ من سنجار ويتجه شرقا الى عين الشهيد حيث يتفرع هناك:

١ - شرقا الى غرود.

٢ - نحو الجنوب الشرقي باتجاه مدينة الحضر وقلعة شرقاط (٢).

اما الطرق البرية التي أنشئت او كانت قائمة في العهود الاسلامية المتلاحقة، فقد جاء وصفها من قبل الجغرافيين والرحالة المسلمين والاجانب فعددوها وذكروا مسافاتها وعدد مراحلها وسككها \*

<sup>(</sup>۱) مجلة سومر، اكتشاف حجرة مسافات بالقرب من سنجار، مجلد ۸ سنة ۱۹۵۲ ص ۳۲۰. وكان الدكتور البحاثة الاب فيي قد أجرى عملية حسابية استخرج منها طول هذه المسافة.. « ۱,٤٨٠ × ٣ ».

<sup>(</sup>۲) انظر خارطة ديلهان المرفقة بنهاية البحث. II, Dillemann. Louis, Haute Mésopotamie Orientale et pays adjacents Routes antiques de Mésopotamie «Est», Fig XVIII.

 <sup>\*</sup> المرحلة: يقال بيني وبين كذا مرحلة أو مرحلتين. والمرحلة هي المنزلة يرتحل منها، وما بين المنزلتين
 مرحلة والله أعلم: ابن منظور، لسان العرب ١١٠ - ٢٨٠.

<sup>\*</sup> السكة: هي الطريق المسكوكة التي تمر فيها القوافل من بلد الى آخر ويقول ياقوت: خير المال سكة مأبورة وفرس مأمورة، «معجم البلدان، ٣: ٣٣١».

واتجاهاتها وبعدها بالفراسخ\*والايام عن المدن الاخرى.

- فابن خرداذبة كان قد اشار الى الطريق من مدينة بلد على دجلة والمتجه غربا الى قرقيسياء على الفرات مارا بمدينة سنجار فقال: «الطريق من بلد الى سنجار ثم الى قرقيسيا. ذات اليسار: من بلد إلى تل اعفر خسة فراسخ، ثم الى سنجار سبعة فراسخ ثم الى عين الحيال خسة فراسخ » (١).

- وقدامة بن جعفر يشير الى نفس الطريق لكنه يختلف مع ابن خرداذبة في تقدير المسافة بين تل اعفر وسنجار فيقول: « ... واما الطريق من بلد ذات الشمال الى قرقيسيا ، وسنجار وطريق الفرات: من بلد الى تل اعفر خمسة فراسخ ومن تل اعفر الى سنجار - وهي مدينة رومية - خمسة فراسخ . ومن سنجار الى عين الحيال خمسة فراسخ »

هذا بشأن الطريق من بلد الى سنجار فقرقيسيا، او بالاحرى هذه شبكة الطرق المتفرعة من سنجار الى تل اعفر فبلد شرقا. ومن سنجار الى عين الحيال فعرابان وقرقيسيا وعلى الفرات غربا.

اما شبكة الطرق الثانية المتفرعة من سنجار الى الموصل شرقا والى نصيبين ورأس عين شهالا وغربا او الطريق المتجه من الموصل غربا الى سنجار والى نصيبين ورأش عين ومنها الى سائر مدن الجزيرة والشام فهذه ابعادها كما حددها ابن حوقل: «... من الموصل الى سنجار ثلاثة ايام، ومن سنجار الى نصيبين خمسة ايام، ومن نصيبين الى رأس عين ثلاث مراحل...» (٣).

الفرسخ: ثلاثة أميال. والميل أربعة آلاف ذراع، فالفرسخ اثنا عشر الف ذراع مأموني. ابن فضل الله العبري، مسالك الابصار، ١: ٣٣ ».

<sup>(</sup>١) ابن خرداذبة، المسالك والمالك، ص٠٩٦

<sup>(</sup>٢) قدامة بن جعفر، كتاب الخراج، ص٢١٦٠

<sup>(</sup>٣) ابن حوقل، صورة الارض، ص ١٩٠٠

وهناك طريق ثالث متفرع من سنجار الى تل اعفر ثم الى الشجاجية والى المحلبية فالموصل وبالعكس، كان قد ذكره المقدسي بقوله: «.. واما المسافات فتأخذ من الموصل الى مرجهينة او الى بلد او الى المحلبية او الى مزارعي مرحلة مرحلة... وتأخذ من المحلبية الى الشجاجية مرحلة، ثم الى تل اعفر مرحلة، ثم الى سنجار مرحلة..»(١).

والطريق بين الموصل وسنجار وهو الاهم كانت قد ذكرته مصادر أخرى وحددت ابعاده بالايام تارة - « . . . وبين الموصل وسنجار ثلاثة ايام » (7) .

وبالمراحل تارة اخرى «... وسنجار عن الموصل على ثلث (ثلاث مراحل) سنجار في جهة الغرب والموصل في جهة الشرق» (٣). وبالأميال والفراسخ احيانا. «.. وبين الموصل وسنجار ستة وخمسون ميلا، وهي ثمانية عشر فرسخا وثلث فرسخ» (١).

بالاضافة الى ما تقدم فان هناك طرقا اخرى تربط سنجار بجاراتها من مدن الاقليم وتتعداها. ومنها: - طريق عرابان - الحيال - سنجار - ماكسين - المنخرق - ومسافاتها كها حددها ابن حوقل كانت كالاتي: « . . . ومن عرابان الى الحيال مرحلتان ، ومنها الى سنجار تصف مرحلة ومن سنجار الى ماكسين مرحلتان ومن ماكسين الى المنخرق يوم » (٥) .

وتحدث الاصطخري بدوره عن طريق سنجار - ماكسين فقال:

<sup>(</sup>١) المقدسي، احسن التقاسيم، ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) ياقوت، معجم البلدان، ص ٣٦٣ - ابن عبد الحق، مراصد الاطلاع، ٢: ٧٤٣.

<sup>(</sup>٣) ابو الفدا، تقويم البلدان، ص ٢٨٣ - القلقشندي، صبح الاعشى، ٤: ٣٢٢.

<sup>(</sup>٤) ابن فضل الله العمري، مسالك الابصار، ص ٢٩١٠.

<sup>(</sup>۵) ابن حوقل، صورة الارض، ص ۱۹۰

«... وبين ماكسين وبين سنجار ثلاثة ايام في مقازة قفر ليس فيها عارة الا الحيال – من ضياع سنجار – وهذه البرية (المفازة) هي برية سنجار ولها اتصال بالفرات والبادية (۱).

وهكذا لاحظنا من خلال ما اوردته المصادر بان مدينة سنجار كانت على اتصال بمعظم مدن اقليم الجزيرة وتعديها ايضا الى الفرات فالشام كها هي عليه في الوقت الحاضر (٢).

ب - الطرق النهرية: بما ان مدينة سنجار هي مدينة الطرق والقوافل التجارية، فان صلتها بالمدن سواء في داخل الجزيرة الفراتية ام في خارجها لم تقتصر على الطرق البرية والما تعديها الى الطرق النهرية، وان كانت تقع في حيز داخلي بعيد عن مجرى النهرين دجلة والمفرات -. فالاتصال النهري الى جانب الاتصال البري، كانا قد اكسبا المدينة أهمية اقتصادية كبيرة، فبالإضافة الى تسويق منتوجاتها المحلية على هذه الطرق، فانها كانت مركزاً لعبور القوافل التجارية الذاهبة والآيبة من الموصل وبلد ونصيبين وسائر مدن الجزيرة وبلاد الشام.

<sup>(</sup>١) الاصطخري، كتاب الاقالم، ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) جاء في المراجع الحديثة ومنها موسوعة العراق الحديث للسيد خالد العاني: ان هناك عدة طرق في الوقت الحاضر تربط العراق بسوريا وتمر بجدينة سنجار ومنها: طريق يبدأ بالموصل ويسير غربا نحو تل اعفر فأم الشبابيط فسنجار حيث ينتهي تعبيده - ثم يستمر من سنجار الى الوردية فالحدود العراقية السورية وطوله بين الموصل والحدود نحو ١٧٦ كلم.

ومنها طريق آخر يربط الشدادي بالقامشلي، ويتشعب منه فرع يوصل بلد سنجار بالحسكة الواقعة على خابور سوريا، وهو طريق صحراوي يبلغ طوله ٦٠ كلم. «٣: ١٤٢٤».

<sup>-</sup> وجاء في المرشد للاستاذين طه باقر وقواد سفر انه يتفرع من سنجار - في الوقت الحاضر جملة طرق في البادية، يذهب احدها الى قامشلي وحسجة (مركز محافظة الجزيرة اليوم) وطريق. آخر الى دير الزور في سوريا، ويوجد طريق من سنجار الى مركز ناحية «كرسي» الواقع خلف جبل سنجار، وهناك أيضاً طريق سنجار - دير الزور وهو يتجه نحو الغرب والمسافة بينها ٢٨١ كلم، ويمر مجملة مواضع. كما ان طريق سنجار - حسجة (الواقع على الفرات نحو الغرب) يمر بعدة نقاط مسافته الكلية ١٣١ كلم، «المرشد، الرحلة الثالثة ص ٢٥ - ٦٥».

وتفيد المصادر ان مدينتي الموصل وبلد كانتا الميناءين النهريين اللذين تصلها قوافل سنجار التجارية المنحدرة الى العراق. واستعال مدينة سنجار للطريق المائي عبر دجلة - لتصدير منتوجاتها الى العراق - كان قد أشار اليه المقدسي في حديثه عن التجارة والأموال التي ترد العراق بنهر دجلة من اقليم الجزيرة فذكر: ... وبه (اقليم الجزيرة) تجارات ترتفع من الموصل: الحبوب والعسل والنمكسود... ومن سنجار: فرك اللوز، وحب الرمان، والسماق، ومن نصيبين: شاه البلوط (وهي شيء اكبر من البندق) والفواكه المقددة، والموازين، ومن الرقة: الصابون والزيت... (۱) ».

ولم ينس ابن حوقل صلة سنجار بنهر دجلة واستعالها لطريقه في عملية تصدير محاصيلها. فبعد ان يعدد انواع هذه المحاصيل يفيد: «... والرمان الكبير المجفف حبه الدائم الى العراق والنواحي جهازه وحمله (۲) ».

وكما كانت مدينة سنجار على اتصال بالعراق ونواحيه عبر دجلة، فانها كانت ايضا على اتصال ببلاد الشام وسائر المدن الفراتية عبر نهر الفرات. وهذا الاتصال كان قد أشار اليه الجغرافي الكبير الاصطخري، وقدامة بن جعفر، وابن خرداذبة وغيرهم (٣).

ان الطريق النهري عبر الفرات، وان لم تشر المصادر الى استعاله - من قبل السناجرة - كوسيلة من وسائل النقل النهري اسوة بدجلة، فاننا نعتقد بانه ربما استعمل في نقل التجار وبضائعهم،

<sup>(</sup>١) المقدسي، احسن التقاسيم، ص١٤٥٠

<sup>(</sup>٢) ابن حوقل، صورة الارض، ص١٩٩٠

<sup>(</sup>٣) الأصطخري، كتاب الاقاليم، ص ٤١.

قدامة بن جعفر ، كتاب الخراج ، ص ۲۱٦ .

ابن خرداذبة، المسالك والمالك، ص ٩٦.

والمسافرين وامتعتهم - الذاهبين منهم والعائدين، كما استعمل ايضا في الأغراض العسكرية وغيرها.

ج - البريد: جاء في الأخبار ان مدينة سنجار وأطرافها كانت تقوم على الطريق الرئيسي للبريد\* في العهود العباسية. وهذا الطريق - كما حددته المراجع - كان يصل بغداد بشال افريقية والمتجه شالاً الى الموصل وبلد وسنجار ونصيبين ورأس عين وحقة (الرقة) ومنبج وحلب وحماه وحمص وبعلبك ودمشق وطبرية والرملة والغفار والفسطاط والاسكندرية، ومنها يسير غربا باتجاه مدينة برقة (۱۱). والبريد كما هو معروف، اختراع قديم جدا ويرجع الفضل في تقدمه الى الامبراطور الفارسي دارا الأول الذي استعمله لربط اجزاء امبراطوريته الفارسية في الشرق الأدنى بغيرها من الأجزاء الأخرى، وبالعاصمة، ليتمكن من الاشراف الفعلي على كافة نواحي الامبراطورية بواسطة نوابه وقادته. وجاء الاسلام واستعمل البريد في ظل دولة الأمويين بعد اصلاحه وتحسينه، ثم ورثه العباسيون وأصبح في ايامهم من مصالح دولتهم وتحسينه، ثم ورثه العباسيون وأصبح في ايامهم من مصالح دولتهم الخاصة، وكان صاحب البريد – كما تفيد المراجع – يتمتع بصلاحيات

<sup>(</sup>١) مولوي، س، أ، ق، الادارة العربية، ص ٣٨٠ - ومن برقة - التي يسميها آدم ميتز في حديثه عن هذا الطريق باسم قيرين «الحضارة الاسلامية، مجلد ٢، ص٤١٦» -، يتجه هذا الطريق الى شال المريقية الى القيروان (حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام السياسي والاجتاعي، ٣: ٢٧٥).

حدد باقوت البريد فقال: «البريد فيه خلاف، وذهب قوم الى أنه بالبادية اثنا عشر ميلا، وبالشام وخراسان ستة أميال، وقال ابن الاعرابي: كل ما بين المنزلين بريد. (معجم البلدان، ١: ٣٧).

<sup>-</sup> وأوضح ابن فضل الله العمري مقدار البريد فقال: « .. كُلّ أربعة فراسخ بريد » (مسالك الابصار، ١: ت

وورد في لبان العرب تعريف آخر للبريد جاء كالتالي: « .. البريد فرسخان، وما بين كل منزلين بريد.
 والجمع برد. وبرد بريد يعني أرسله، وسكك البريد: كل سكة منها اثنا عشر ميلا ». (ابن منظور،
 ٣: ٨٦).

وقال القلقشندي في البريد: « . . المراد منه مسافة معلومة مقدرة باثني عشر ميلا. قدره الفقهاء وعلماء المسالك والممالك بأنه أربعة فراسخ، والفرسخ ثلاثة أميال والميل ثلاثة آلاف ذراع بالهاشمي » .
 (صبح الاعشى، ١٤: ٣٦٦ طبعة وزارة الثقافة والارشاد القومي).

واسعة منها مراقبة العال، والتجسس على الأعداء، أي ان له عملاً شبيها بعمل رئيس قسم الخابرات في وزارة الدفاع اليوم، بينها كانت مهمته في اول الأمر تقوم على ايصال اخبار الولاة والعال الى الخليفة. ثم توسع فيها حتى أصبح عينا للخليفة (١).

وكان يتطلب في رجل البريد شروط ابرزها ان يكون ثقة ، وكان الخلفاء يكتبون له عند توليته عهدا يرسمون فيه الطرق التي يجب ان يسير عليها. وهذه الطرق كانت منتشرة في شرق الدولة العباسية وغربها ومنها ارض اقليم الجزيرة الفراتية ومدينة سنجار (٢).

<sup>(</sup>١) حسن ابراهيم حسن، تاريخ الاسلام السياسي والاجتماعي، ٣: ٢٥٧.

<sup>(</sup>۲) يتحدث ليسترانج عن مسالك اقليم الجزيرة وطرق البريد فيها فيذكر: ... ان مسالك الجزيرة هي تكملة لمسالك العراق، فطريق البريد من بغداد الى الموصل يصغد في شرقي دجلة نحو اقليم الجزيرة، في فيدخله عند تكريت ثم ينتهي الى الموصل عن طريق السن والحديثة (دجلة)، ومن الموصل يعبر طريق البريد الى يمين دجلة (أي الجانب الغربي) فيتجه صاعدا الى بلد وعندها ينقسم طريقين ينتهي ايسرها الى قرقيسياء على الفرات مارا بسنجار، ويتجه الأيمن صوب كفرتونا مارا بنصيبين وفيها ينقسم الى طريقين، ينتهي ينقسم الى طريقين، ينتهي الايمن الى آمد والايسر الى الرقة. «بلدان الخلافة الشرقية، ص ١٢٩ ». «انظر خوارط الجغرافيين القدامي المرفقة في نهاية هذا البحث ».

والذي تجدر الاشارة إليه ولحن نتحدث عن البريد - هو أنه كان للبريد محطات تسمى السكك وكانت تزود بالخيل والراكبين على مسافات معينة، كل ثلاثة أميال أو فرسخين، وربما كان راكب البريد يركب الطريق كله «آدم ميتز، الحضارة الاسلامية، ٢: ١١٠ - ٤١٢».

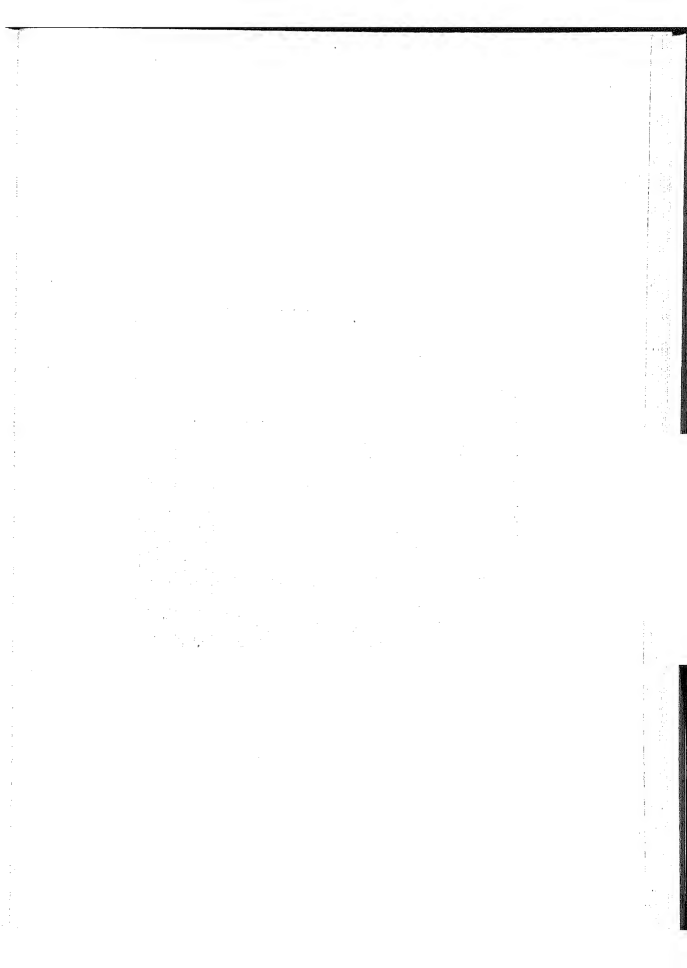
# الفصل الستابع

الحياة الاجتماعية في مدينة سنجار

أولا - سكان سنجار.

ثانياً - الطوائف الدينية في سنجار.

ثالثاً - التنزه واللهو والأعياد في سنجار.



# الحياة الاجتاعية في مدينة سنجار

#### اولا - سكان سنجار:

السكان في مدينة سنجار وأطرافها شأنهم شأن سكان سائر بلاد الجزيرة كالموصل ونصيبين وبلد وغيرها، كانوا يتكونون من الفئات الرئيسية الثلاث: العرب والأكراد والسريان، ومن مجموعات أخرى قليلة العدد اذا قورنت بها. ونظراً لندرة المعلومات الخاصة بهذه المجموعات، فاننا سنقصر البحث على الفئات الرئيسية فقط وهي التالية:

1 - العرب: علمنا فيا سبق ان مدينة سنجار هي في الجزيرة الفراتية، ومن مدن ديار ربيعة (١)، وهذه الديار كانت قد وفدت اليها القبائل العربية، وتوطنت فيها قبل الاسلام وبعده لخصبها. ويقول ياقوت بهذا الشأن:

« ... وسميت ديار ربيعة لأنهم كلهم من ربيعة وهذا اسم لهذه البلاد قديم كانت العرب تحله قبل الاسلام في بواديه (۲) ».

ومن القبائل التي أتت سنجار واستقرت في بريتها نذكر: تغلب، وائل، سليم، قشير، غير، كلاب، عقيل<sup>(٣)</sup>. ومنها ايضا قبيلة طيّ (من

<sup>(</sup>١) ابن خرداذبة، المسالك والمالك، ص ٩٥ - قدامة بن جعفر، كتاب الخراج، ص ٢٤٥.

<sup>-</sup> المقدسي، أحسن التقاسيم، ص ١٣٦ - أبو الفدا، تقويم البلدان، ص ٢٨٢.

<sup>(</sup>۲) یاقوت، معجم البلدان، ۲: ۱۹۱۰.

<sup>(</sup>٣) ابن حوقل، صورة الارض، ص ١٩٩ - ٢٠٥ - البكري الاندلسي، معجم ما استعجم، ٢: ٤٨١.

<sup>-</sup> ياقوت، معجم البلدان، ٣: ٣٦٢ - القلقشندي، نهاية الارب، ص ١٧٥ - ١٧٦٠.

ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۲، ق ۳، ص ۲۲۱ - ۳۲۳.
 یقول القلقشندی بأن قبیلة تغلب هي من احیاء ربیعة العدنانیة (نهایة الارب، ص ۱۷۵ - ۱۷٦)
 ویضیف الهمذانی (أبو محمد الحسن بن أحمد) بأن جبل سنجار كان من منازلها وخاصة الشراة منها، كبنی

ربيعة القحطانية (۱) ، وقبيلة زبيد (وهي من طي) . وقبيلة بني يعقوب (۲) . وقبيلة العبيد (۳) . وقبائل شمر والضفير (۱) . وكان لكثرة القبائل وقوتها من جهة ، وانتشار الدين الاسلامي واللغة العربية في المنطقة من جهة ثانية ان استطاعت ان تغلب على بقية الأجناس في تلك المنطقة .

7 - الأكراد: وشارك الأكراد العرب في سكن منطقة سنجار بقبائلهم المتعددة. وكانت هذه المنطقة من مواطنهم الأساسية. وكان لهؤلاء دور سياسي كبير، ترك أثره على مجرى الأحداث في تلك الديار خلال عصورها المتلاحقة. والدلائل التي تشير الى وجودهم في سنجار كثيرة. وهاك بعض ما أورده المؤرخون والرحالة المسلمون وغيرهم بهذا الخصوص.

رهير وبني عمرو «صفة جزيرة العرب، ص١٣٣ ».

<sup>(</sup>۱) خصباك، الدولة الايلخانية، ص ١٦٩ - ويضيف ان ديرتها كانت تمتد من زمن ابن سعيد المغربي (أي اواسط القرن السابع الهجري، الثالث عشر الميلادي) من سنجار الى البادية فإلى أطراف بغداد (نفس المصدر).

<sup>(</sup>۲) وبنو يعقوب كانت لهم مدرسة في مدينة سنجار تعرف باسمهم، «القفطي، الحمدون من الشعراء واشعارهم، ص ٣١٩»، وهذه القبيلة تنسب - كما يقول عمر رضا كحالة - الى يعقوب بن عبدالله - وهي بطن يعرف بأولاد يعقوب من حكيم من علاق من سليم من العدنانية، كانت لهم رئاسة حكيم وسائر بطونها، «معجم قبائل العرب القديمة والحديثة، ٣: ٢٣٦١»،

<sup>(</sup>٣) اشار القلقشندي الى قبيلة بني العبيد قال: « ... بنو العبيد ، بضم العين المهملة ، بطن من سليخ من قضاعة من القحطانية ، وهم بنو العبيد بن الابرص بن عمرو بن اشجع بن سليخ من اشراف العرب. والنسبة إليهم « عبدي » . كان لهم ملك يتوارثونه بالحصين الذي أثاره في برية سنجار من الجزيرة الفراتية ، الى أن كان آخرهم الضيزن بن معاوية بن العبيد المعروف عند الجرامقة بالساطرون « نهاية الارب ، ص ٣٦ - ٦٢ » . ويؤكد العزاوي على وجود هذه القبيلة في سنجار فيقول:

<sup>«...</sup> واثارهم فيها باقية ». (عشائر العراق القدية - البدوية الحاضرة، ١: ١٣). اما عاد عبد السلام رؤوف محقق كتاب «تاريخ حوادث بغداد والبصرة من سنة ١١٨٦ - ١١٩٢ هـ/ ١٧٧٢ - ١٧٧٨ م لصاحبه عبد الرحن بن عبد الله العويدي البغدادي المتوفى في سنة ١٢٠٠ هـ/ ١٢٨٧ م فإنه يرجع نسب هذه القبيلة الى بني عبيد بن عدي بن رخياب بن قضاعة بن حمير ويقول انها هاجرت من نجد الى الجزيرة تحت ضغط قبائل شمر الكبيرة، وانها تقاسمت مع قبيلة الجبور حوض الفرات الاعلى وانحاء الجزيرة حتى الخابور في أوائل القرن الثاني عشر الهجري الثامن عشر الميلادي. (حاشية ص١١٣).

<sup>(</sup>٤) العزاوي، عشائر العراق القديمة - البدوية الحاضرة، ١: ١٢٨ و ٢٩٧٠

- المح كل من ابن الأثير وابن العديم الى وجود الأكراد الزرزاريين في قلب سنجار، وذكر ان نفوذهم وسلطانهم قد شمل بعض نواحي المدينة (۱).
- تحدث ابن جبير الذي زار سنجار في أواخر القرن السادس الهجري، الثاني عشر الميلادي عن اكراد سنجار فأبدى حذره وتخوفه منهم وأوضح عجز السلاطين عن اسكاتهم ورد هجاتهم ضد الدولة والتجار والحجاج<sup>(۲)</sup>.
- وجاء ابن بطوطة وعرج برحلته الى سنجار وذلك بعد مرور قرن من الزمن على زيارة ابن جبير، لكنه لم يذهب في حديثة عن اكراد سنجار ما ذهب اليه نظيره، وانما نعتهم بالكرم والرجولة: « . . . . . وأهل سنجار اكراد ولهم شجاعة وكرم (۳) » .
- ولم تغفل المراجع الحديثة ذكر الأكراد في سنجار، فتحدثت عنهم وعن أعالهم والمتاعب والاضطرابات التي سببوها للمنطقة والمتاعب التي حملوها للسلاطين والحكام(1).

أما من هم هؤلاء الأكراد وما هي اجناسهم وأنواعهم، فالمؤرخون كانوا قد اختلفوا في ذلك وذهبوا مذاهب شتى. فمن قائل انهم من اصل

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، الكامل، ١١: ٤٨٧ حوادث سنة ٥٧٨ هـ.

<sup>-</sup> ابن العديم زبدة الحلب، ٣: ٥٨ حوادث سنة ٥٧٨ هـ.

بن المعلم وبعد المراد كانت: الزرزارية المسلمة - اليعقوبية والجورجان النصرانية. وفي القرن الرابع والمخامس الهجري اشتهرت في نواحي سنجار والموصل القبائل الكردية التالية: الحميدية، الهذبانية، الرواذية، المروانية وبعض هذه القبائل بل أكثرها قد تمتعت بشيء من الاستقلال نظراً لاستيطانها - في البدء - المناطق الجبلية الوعرة، هذا وتفيد المصادر الى أن أفراد هذه القبائل كانوا قد قاتلوا الى جانب الجيوش الحمدانية والعقيلية والاتابكية والايوبية وغيرهم. (المعاضيدي، دولة بني عقيل في الموصل، ص ١٣٤).

<sup>(</sup>۲) ابن جبیر، رحلته، ص ۲۱۹.

<sup>(</sup>۳) ابن بطوطة، رحلته، ۱: ۱۵۹.

<sup>(</sup>٤) المعاضيدي، دولة بني عقيل في الموصل، ص ١٣٣٠

عربي، وانهم هاجروا مع غيرهم من القبائل العربية من جنوب الجزيرة، وسكنوا المناطق الجبلية، واختلطوا بسكانها ونسوا لغتهم العربية وكونوا الشعب الكردي. وهذا يصدق على ما ذهب اليه المسعودي حين قال: « . . . وتنازع الناس في بدئهم فمنهم من رأى انهم من ربيعة بن نزار بن معد بن عدنان، انفردوا في قديم الزمان، انضافوا الى الجبال والأودية . دعتهم الى ذلك الانفة ، وجاوروا من هنالك من الأمم الساكنة المدن والعائر من الأعاجم والفرس، فحالوا عن لسانهم، وصارت لغتهم اعجمية ، وهم أنواع ولكل نوع لغة لهم بالكردية (١) .

ومن الناس من رأى انهم من مضر بن نزار من ولد كرد بن مرو بن عمرو بن صعصعة بن معاوية بن بكر بن هوازن، وقيل من ولد عمرو بن مزيقيا بن عامر ماء الساء<sup>(۲)</sup>. ومنهم من رأى انهم من ربيعة ومضر، وقد اعتصموا في الجبال طلبا للمياه والمراعي، فحالوا عن اللغة لما جاورهم من الأمم<sup>(۳)</sup>.

وقد توصلت بعض المراجع الى القول بان الأكراد هم من العنصر الآري، وكانوا قد وفدوا من شرق ايران الى بلادهم الحالية، وفيها اختلطوا بالسكان الاصليين، وامتزجوا وكونوا الشعب الكردي، وقالت اخرى انهم مزيج من عدة اقوام آرية - سامية مختلفة، سكنوا في بلادهم الحالية وكونوا الشعب الكردي<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) المسعودي، مروج الذهب، ٢: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) الفارقي، تاريخه، حاشية، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٣) المسعودي، مروج الذهب، ٢: ١٢٢ - ويضيف المسعودي رأيا اخر يقول فيه: « .. ومن الناس من الحقهم باماء سليان بن داود عليه السلام، حين سلب ملكه ووقع على امائه المنافقات الشيطان المعروف بالجسد. فعلق منه المنافقات، فلما رد الى ملكه ووضع تلك الاماء الحوامل من الشيطان قال: أكردوهن الى الجبال والاودية، فربتهم امهاتهم وتناكحوا وتناسلوا فذلك بدء نسب الاكراد » (نفس المصدر، ٢: ١٢٣).

ويتول القلقشندي في نسب الاكراد: « ... هم من بني ايران بن اشور بن سام بن نوح » (صبح الاعشى، ١: ٣٦٩).

<sup>(</sup>٤) الماضيدي، دولة بني عقيل في الموصل، ص ١٣٣٠

ومها تعددت الآراء واختلفت فان العنصر المتكلم باللغة الكردية حل بأرض سنجار - كما حل بغيرها من أرض العراق والجزيرة - واختلط بالسكان الاصليين من نصارى ومسلمين وامتزج بهم، ومع مرور الزمن استطاع ان يفرض ما هو عليه من معتقدات وتقاليد وينجح بالتالي في اضفاء الصبغة الكردية على غالبية السكان مع الابقاء على وجود اقلية ضئيلة من العرب الأصليين، استطاعت ان تحافظ على عنصريتها ولم تختلط بهم او بغيرهم وان اصبحت توصف في كثير من الأحيان بالكردية.

٣ - الجرامقة - السريان -: وكانت بلاد ما بين النهرين بما فيها سنجار محط رحال الجرامقة المعروفين بالسريان، وكان هؤلاء من جملة الموجات السامية التي وصلت الى بلاد الجزيرة واستمرت في سكناها الى ما بعد الاسلام، ويستدل على وجود السريان في منطقة سنجار من خلال ما تحدثت به المصادر والمراجع على اسقفيه مدينة سنجار سواء النسطورية منها او اليعقوبية مما سيلي الحديث عنه فيا بعد،

وتباينت آراء المؤرخين في توضيح اصل الجرامقة، فإل البعض منهم الى القول انهم من الفرس أو العجم (١). وقال البعض الآخر غير ذلك. الا ان جميع الاراء اتفقت على ان بلاد الموصل وأعالها - ومن بينها مدينة سنجار - كانت من مراكز توطنهم (٢).

وابن خلدون في تاريخه، كان قد أعطى توضيحاً، يستفاد منه ان الجرامقة كانوا قد نزلوا أرض الجزيرة وملكوها، وبنوا فيها المدن ومنها مدينة سنجار (٣). والمؤرخون المعاصرون حاولوا ان يثبتوا ان الجرامقة

<sup>(</sup>١) تحدث ابن الاثير في تاريخه في حوادث سنة ١٠١ هـ بهذا المعنى فقال: « .. اتاكم في برابرة وجرامقة وجراحة وأنباط وابناء فلاحين واوباش واخلاط » وكان في حديثه هذا يتناول ذكر دخول يزيد بن المهلب مدينة البصرة وخلعه ليزيد بن عبد الملك (الكامل، ٥٠ ٧٥).

<sup>(</sup>٢) القلقشندي، صبح الاعشى، ١: ٣٦٧.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون، تاریخه، مجلد ۲، ق ۱، ص ۱۳۰ - ۱۳۱. وهاك ما أورده بهذا الخصوص. « ... قال:

هم الآراميون. ومن بين هؤلاء نذكر على سبيل المثال البحاثة سلمان الصائغ حيث أورد بعض الادلة بهذا الشأن(١).

ويرجح ان تسمية الاراميين بالجرامقة كان بسبب قدومهم من منطقة جرمق في فارس. وكانوا قد لجأوا إليها تحت تأثير الأشوريين، وهذا ما نوه به الدكتور احمد سوسة في بعض كتاباته عندما قال: « ... الجرامقة هم اراميون، كانوا قد لجأوا الى عيلام تحت تأثير الاشوريين، فحلوا في منطقة تعرف بالجرمق في فارس. ثم لما عادوا الى بلاد آشور حملوا معهم هذا الاسم فعرفوا به فسموا الجرامقة، وكان هؤلاء يسكنون الموصل عندما فتحها العرب في عصر الخليفة عمر بن الخطاب, وسمى بعض الكتاب العرب اللغة الارامية بالجرمقية نسبة إليهم (٢).

أما بشأن تسميتهم بالسريان فقد المح إليها المسعودي بقوله: « ... الجرامقة هم طائفة من الكلدانيين أي السريان (٣) ». وهذا ما أكده الصائغ في حديثه عن اللغة الارامية وانتشارها عند ما أفاد ».. وكانت

يقول ابن سعيد: ... ولي فالغ بن شالخ بن أرفخشذ، سوريان بن نبيط على بابل. فانتفض عليه وحاربه... ولما هلك فالغ قام بالأمر ابنه ملكان فغلبه سوريان على الجزيرة وملكها هؤلاء الجرامقة اخوانه في النسب بنوجرمق، بن أشوذ بن سام. وكانت مواطنهم بالجزيرة. وكان ابن اخت سوريان منهم الموصل بن جرموق، فولاه سوريان على الجزيرة وأخرج منها بني عامر.. وملك بعد الموصل ابنه رائق ثم ابن رائق اشور ثم ابنه نينوى وكان من عقبه سنجاريف بن اشور بن نينوى - الذي بنى مدينة الحضر في برية مدينة سنجار - ثم ملك الجزيرة بعد سنجاريف اخوه ساطرون الذي بنى مدينة الحضر في برية سنجار - « نفس المصدر »، ويضيف ابن خلدون في حديث آخر « .. والساطرون هو الضيزن بن معاوية بن العبيد من بني العبيد ابن الابرص... الذي يعرف عند الجرامقة بالساطرون ». تاريخ ابن خلدون، مجلد ۲ ، ق ۳ ، ص ۵۸۰ - ۵۸۱ ويشير الطبري الى الضيزن بقوله « .. هو ملك الحضر، كان من الجرامقة ، وهو من قضاعة ويقال له الساطرون. «تاريخ الرسل والملوك ۲ : ٤٧ . وقال فيه ابن الاثير . « وكان (أي الضيزن) ملك الجزيرة وكثر جنده » . الكامل ، ١ : ٣٨٧ .

<sup>(</sup>١) الصايغ، تاريخ الموصل، ١: ٤٥.

<sup>(</sup>٢) أحمد سوسة، العرب واليهود في التاريخ، ص ٤٦٥.

<sup>(</sup>٣) المسعودي، كتاب التنبيه والاشراف، ص ٧٨. ويقول ايضا: الكلدانيون وهم السريانيون وقد ذكروا في التوراة وكانت دار مملكتهم العظمى مدينة كلواذي من أرض العراق وإليها اضيفوا وكانوا شعوبا وقبائل. «نفس المصدر».

اللغة الارامية منتشرة قبل ظهور الاسلام شرقا الى امارة حدياب وبيت جرماي (كركوك حاليا)، وغربا الى سوريا وشالا الى أرمينيا وأذربيجان، وجنوبا الى أعال بابل والأهواز واقليم ميشان (منطقة البصرة الحالية)، حيث كان يقطن الاراميون. وهؤلاء تركوا بعد تنصرهم اسمهم القديم وتسموا بالسريان المشارقة والمغاربة ، ليتميزوا بذلك عن الاراميين الوثنيين (۱).

<sup>(</sup>١) الصائغ، تاريخ الموصل، ٢: ١٣ (توطئة).

حدياب: وبعد انتشار المسيحية وبحكم العلاقات والمواصلات الدينية اتسعت امارة حدياب وصارت تمتد
 من الزاب الاصغر الى الخابور. ومن حدود ران الحالية وأطراف رومية الحالية الى دجلة، وكانت مدينة اربيل اكبر عواصبها الى أن تعمرت الموصل فقامت مقامها في الاهمية، «الصابغ، تاريخ الموصل، ۲: ۸ - ۱۳ (توطئة)».

<sup>•</sup> السريان المشارقة اي السريان النساطرة، والمغاربة اي اليعاقبة وكلا الفريقين كان يؤدي طقوسه الدينية عبر الاديرة الخاصة به في منطقة سنجار.

#### ثانيا - الطوائف الدينية في سنجار:

وسكان سنجار الذين عرفنا فئاتهم كانوا يندرجون - كما هو الحال في معظم الاقطار والمدن الاسلامية - في قوائم الطوائف التالية:

1 - المسلمون: من المعلوم ان المسلمين كانوا قد غلبوا على العراق والجزيرة الفراتية، وان القبائل العربية الآتية من اليمن والحجاز استوطنت أرض الجزيرة وديار ربيعة منها. ودخل في الدين الاسلامي الكثير من أهلها، وانتشر الاسلام فيهم وعم، وسنجار التي كان قدامة بن جعفر قد وصفها بانها مدينة رومية نصرانية (۱)، فانها وان احتفظت بنصرانيتها بعد الفتح الاسلامي ولمدة من الزمن فإن الدين الجديد ما لبث ان عرف طريقه الى العديد من جماعاتها وتوطد في أرجائها، واذا كنا نتحدث عنهم بطوائفهم المتعددة السنية والشيعية والعلوية وبنسب متفاوتة مع ارتفاع نسبة اهل الجاعة (السنة) فيهم، على غرار ما كان عليه الوضع في أكثر مدن اقليم الجزيرة وهذا ما أكده لنا الجغرافي الكبير شمس الدين أبو عبد محمد المقدسي في حديثه عن مذاهب اقليم أقور (الجزيرة) حين قال: « ... ومذاهب اقليم أقور سنة وجماعة الاعانة فإنها كثيرة المعتزلة (۱)».

ولما كان الحديث عن مسلمي سنجار وأوضاعهم الختلفة قد يطول، ولما كان الدين الاسلامي بعشائره المعروفة سواء في هذه المدينة أم في غيرها من المدن التي امتد إليها - اشهر من أن يعرف، لذا فإني سأقتصر البحث على وضع باقي الطوائف الاخرى.

النصارى: والنصارى سواء العرب منهم أم الاراميون فإنهم وجدوا في مدينة سنجار وضواحيها في العصور الاسلامية وقبلها (٣).

<sup>(</sup>١) قدامة بن جعفر، كتاب الخراج، ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) المقدسي، أحسن التقاسيم، ص ١٤٣.

 <sup>(</sup>٣) مدينة سنجار وسائر مدن ديار ربيعة في الجزيرة كانت قد غلبت عليها النصرانية لجاورتها الروم.

والأدلة على وجودهم بها كثيرة ومتنوعة، فمن ذلك ما ذهبت إليه المصادر والمراجع من وجود العديد من آثار الاديرة والكنائس في تلك الضواحي، كها ذهبت الى القول بوجود اسقفية لهؤلاء في قلب المدينة وعددت اسهاء الكثيرين من اساقفتها، وأكدت الاخبار ان هذه الاسقفية كانت في حوالى القرن الرابع الميلادي تابعة من حيث التشكيلات الكنسية لمطرانية بيت عرباي التي كان مركزها مدينة نصيبين، فتاريخ النصرانية في بلاد سنجار هو تاريخ قديم ويرجع في قدمه الى القرون الأولى لظهور المسيحية، والذي يلفت النظر هنا ان التواريخ الكنسية قليلا ما تتحدث عن كيفية دخول النصرانية الى سنجار، وعن الحياة الطويلة التي عاشتها فيها، وكيف حافظت هذه الديانة على وجودها واستمرارها وهي محاطة بشعوب تختلف عنها بالدين والجنس واللغة،

فسنجار والنصرانية عاشتا جنبا الى جنب مدة تزيد على اثني عشر قرنا، وان النصارى كانوا - كما لوحظ من خلال الدراسة - قد عاشوا في عز ومنعة في بداية امرهم، ساعدهم في ذلك حصانة موقع المدينة ووعورة مسالكها من ناحية، وكثافة اعدادهم بالنسبة الى سائر طوائف المدينة من ناحية ثانية (۱).

أما بشأن تاريخ انقراض النصرانية من سنجار وعوامل هذا الانقراض، فالدملوجي في كتابه المسمى «باليزيدية» يروي ان النصرانية التي عاشت القرون العديدة في سنجار باديرتها ومعاهدها الدينية والعلمية، كان قد قضي عليها فور ظهور اليزيدية، وان الطاووس – وهو شعار اليزيديين – قد احتل مكان الصليب في تلك البقعة من الأرض<sup>(۱)</sup>. وسنرى فيا بعد صحة هذا التعبير، اما فيا يتعلق

<sup>-</sup> ابن عبد ربه العقد الفريد، ٦: ٢٥٢ - القلقشندي، نهاية الارب، ص ١٧٦ - قلائد الجهان، ص ١٣٢٠.

<sup>(</sup>١) الدملوجي، اليزيدية، ص ٤٧٥.

Niebuhr, G. Voyage en Arabie et en d'autres pays circonvoisins, 2: 315.

<sup>(</sup>٢) الدملوجي، اليزيدية، ص ٤٧٧ - حاول الدملوجي في مجمله الخاص «بانقراض النصرانية في بلاد ...

بمقومات الديانة النصرانية ومؤسساتها في مدينة سنجار وأطرافها فهذا ما نحن بصدده الآن.

- الديانة النصرانية، مؤسساتها وأشهر اعلامها في سنجار: وأقام النصارى في بلاد سنجار العديد من مؤسسات العبادة وشيدوا المزيد من معاهد العلم والثقافة. وتخرج من تلك الدور رجال علماء حفظ التاريخ الكنسي وبعض المراجع الاخرى اسماءهم وأشادوا بذكراهم. وتلك اثار النصرانية في سنجار من أديرة وكنائس لا تزال قائمة في جنبات المدينة أو على مقربة منها.

أ - الأديرة: اعتمدنا في هذا الجال على المعلومات والاراء والمراجع التي زودنا بها البحاثة الاب الدكتور جان موريس في ، لمعرفته وإلمامه التام بشؤون الديانة المسيحية ومؤسساتها في مدينة سنجار وضواحيها ومن خلال هذه المعلومات يظهر ان الاديرة في سنجار لم تؤسس قبل نهاية القرن السادس الميلادي. ويستدل على ذلك من الملاحظات التالية التي وردت في مجلة Le Muséon :

١ - الرهبان - آكلي الحشائش - الذين كانوا يسكنون مرتفعات

سنجار »، تحليل ومناقشة ما جاء في كتاب (عبدة ابليس) لنوري باشا الذي ارجع تاريخ انقراض النصرانية الى بداية القرن التاسع عشر الميلادي وعلى ما جاء في كتاب (مجموعة النصوص والبراهين على الملة اليزيدية) للمستشرق الفرنسي (نو). فاستبعد الدملوجي ما جاء في الاول وأكد ان الانقراض قد حصل قبل هذا التاريخ بكثير. اما مخصوص الكتاب الثاني فبعد ان قام بتعربيه واستنتج منه ان الانقراض قد تم في حدود سنة ١٦٦٠ م أو بعد ذلك بقليل، ذهب الى القول بأن التواريخ الكنسية الموجودة والاخبار المنقولة عن بلاد سنجار وخاصة الجبل منها لم تتكلم عن زمن الانقراض. وأضاف: انه حتى ولا الحملات العثانية التي توالت على الجبل في القرن السادس عشر الميلادي بداعي تأديب اليزيديين عثرت على أثر للنصرانية في ذلك التاريخ. ويخلص الى القول ان كل ذلك يجعلنا نتردد في قبول صحة ما جاء به المسيو (نو) أيضاً. «لمزيد من التفاصيل انظر (الدملوجي، اليزيدية، ص ٢٧٠ - ٤٧٧).

I. Fley. J. M, Encore Abdulmasih de Singar, Revue, Le Muséon (Louvain), LXXVII, (1) 1964, P: 219-222.

- سنجار والذين ذكرهم المؤرخ سوزومينوس اليوناني في سنة ٤٤٣ م أنهم أسسوا أديرة في تلك النواحي.
- انه في سنة ٥٥٣م مكث الاسقف المونوفيزيتي يوحنا اسقف تلا
   في هذه المنطقة هارباً من السلطة الساسانية، وأقام عند جماعة من الرهبان، ولعل السبب في إقامته هناك هو عدم وجود الأديرة المنظمة في تلك السنة، لأن منطقة سنجار كما نعلم كانت الحدود المتنازع عليها بين الفرس والرومان.
- ٣ يستنتج من المعلومات الواردة في كتابين، الأول ويسمى كتاب العفة، والثاني ويسمى كتاب السنهادوس (في الطبعة الفرنسية والسريانية)، ان الأديرة في سنجار أسست مع نهاية القرن السادس الميلادي، حيث ذكر ايشوعد ناح اسم ديرين بجانب سنجار في ذلك الوقت أولها أسسه مارابا في سنة ٥٩٠ م ووسعه ماريونات، وكان موقعه في المحلة المساة بارطورا(۱). والثاني أسسه تلميذ آبا واسمه سابوخت، وكان موقعه وراء دير برطورا(۱). تلميذ آبا واسمه سابوخت، وكان موقعه وراء دير برطورا(۱). آخر اسمه جبرائيل، لم يذكره كتاب العفة، ولكن ألمح إليه آخر اسمه جبرائيل، لم يذكره كتاب العفة، ولكن ألمح إليه كتاب بخطوط محفوظ في متحف برلين (۱). أما كتاب السنهادوس فيذكر ثلاثة أديرة في سنجار ويقول:

(٦) - يقول ادي شير في كتابه (تاريخ كلدو وآثور ٢٠ (٢٦١)، ان سابوخت كان من وجوه نصيبين وان ديره في جبل سنجار، وكان من تلاميذ ابراهيم الكبير (ابراهيم اليشكري) الذي كان يعد من مؤسسي الاديرة.

(٣) - كان الدملوجي قد المح الى هذا الدير في كتابه اليزيدية، لكنه اخطأ في تأريخ تأسيسه، فاعتبر ذلك انه في سنة ٧٧٤ يونانية الموافقة لسنة ٤٦١ م وهذا الخطأ مرده ان جبرائيل هذا - الذي كان ممروفاً بجبرائيل السنجاري - كان قد عاش بعد هذا التاريخ بأكثر من قرن من الزمن وفي عهد كسرى الثاني ابرويز.

<sup>(</sup>۱) ايشوعدناح، الديورة في مملكة الفرس والعرب (كتاب العفة)، ص٤٩ ويقول الدملوجي في كتابه (اليزيدية) ان هذا الدير اسسه ابا يونان الجوسي خلال سنة ٨٩٢ -٨٠٧ يونانية الموافقة لسنة ٨٨١ - ٥٩٦م (ص٤٧٥).

انه في سنة ٥٩٨م وفي حلف الأديرة ضد المصليين - وهو الحلف الذي شكل برئاسة البطريرك سبر يشوع الأول، وتحت ظل كسرى الثاني ابرويز. - دخل في هذا الحلف دير برقيطي ودير آخر يسمى بالدير الجديد، وجماعة ثالثة من الرهبان في شرق دير برقيطي. ويظهر انه لا يوجد في جبل سنجار أي دير آخر عدا هذه، لأن الميثاق الذي كان يربط الأديرة الثلاثة أفسح في المجال لدخول جماعات جديدة لتستوطن هذا الجبل.

ولهذا أصبح من المؤكد ان الأديرة الثلاثة التي ذكرت في القائمتين (كتاب العفة وكتاب السنهادوس) وفي فترة واحدة هي ذاتها، ولكن لا نتمكن نحن من مطابقة القائمتين من حيث الأسماء والمواقع. أما في الوقت الحاضر فاننا نجد في جبل سنجار ثلاثة أديرة هي:

الأول: دير عاصي على مسافة ساعة نحو الشال من مدينة سنجار. الثاني: ويقع على قمة الجبل ووراء الدير الأول وعلى مسير ثلاث ساعات مشياً على الأقدام من المدينة، وهو الدير المبني من الصخور الصحمة غير المنحوتة ويسمى (ديره ووزنه). وفي الجنوب الشرقي منه بساتين مساة (كاني شف).

الثالث: ويقع شرقي الثاني، وكذلك على هضبة سنجار ويسمى (ديره زدشكه) بالقرب من مغارة تشه لمر (الأربعين) والذي يسمى احيانا بدير الزلازل.

ومن خلال ما تقدم يمكننا ان نستنتج ما يلي:

١ - أن دير برقيطي\* في برطورا، هو دير عاصي\* الحالي، ومن

 <sup>★</sup> دير برقيطي: كان قد اشار اليه بالاسم الاب البيرابونا في كتابه (ادب اللغة الارامية، ص١٨٧)
 وقال: انه على مسير ساعة شالي بلدة سنجار.

 <sup>\*</sup> دير عاصي: افاد الدملوجي ان هذا الدير كان يعرف قديا بدير باعوث، وانه يقع على تلة الجبل
 القاحل فوق مدينة سنجار. ويظن ان بناءه كان في المئة الخامسة للميلاد (وهذا خطأ). وكان من اهم

مشاهيره في القرن السابع الميلادي كان الكاتب سليان بن جرف. وفي النصف الثاني من القرن الثامن كان الانبا مرقس رئيس الدير.

- ۲ ان الدير الجديد لمؤسسة سابوخت، يسمى حاليا (ديره ووزنه)،
   کان قد ترکه النساطرة قبل سنة ۷۳٤م، واشتراه شمعون الزيتي، ثم بقي بيد السريان اليعاقبة (الغربيين) حتى القرن العاشر الميلادى.
- ٣ اما الجاعة التي في الشرق (شرق دير برقيطي)، والتي ليس لها اسم مسيحي معروف فهي في تشه لمر، ويسمى هذا الدير (ديره زدشكه).

مواطن تعليم النصرانية في القرن الثامن الميلادي. ذاع صيته في القرن التاسع، ثم انطمس خبره وعفا اثره (اليزيدية، ص ٤٧٥). وكان الرحالة زاره وهرتسفيلد قد ذكرا هذا الدير. وقالا انه مبني من الحجر والجص بعد رؤيته اثناء الزيارة التي قاما بها الى منطقة سنجار في مطلع القرن العشرين. - Sarré - Herzfeld, Archaeologische..., 1: 204).

<sup>-</sup> وذكر الدملوجي في كتابه (اليزيدية، ص ٤٧٥ - ٤٨٠) اساء عدد آخر من الاديرة، كانت قائمة في سنجار في عهود مختلفة، ولدى استشارة البحاثة الاب الدكتور فيي في صحتها، تردد في التأكيد عليها، وهذه الاديرة هي: الدير الكبير، لمؤسسه مارادي (احد حواري السيد المسيح)، ذكر انه كان مجتبي على مكتبة قديمة كتب اكثرها على رق الغزال - دير المعلق او دير سرجيس - دير زعورا - دير خنوشا.

ذكر ادي شير في مؤلفه (تاريخ كلدو واثور، ۲: ۲۹۷) اسما لدير آخر يعرف بدير حدثا، وقال انه في
 اطراف سنجار، لم يعرف اسم مؤسسه.

كان البحاثة سليان صائغ قد افاد بوجود دير آخر في سنجار يعرف باسم دير ماراوجين، وذكر ان ماراوجين هذا كان في صعيد مصر ثم اتى الى بلاد الرافدين في نهاية القرن الثالث وبداية القرن الرابع الميلادي واخذ ينشر الحياة الرهبانية ويؤسس الاديرة في تلك الجهات. (تاريخ الموصل، ٣: ١٢ حاشية)، وتعقيبا على ذلك نقول: ان ما ذهب اليه البحاثة الصائغ من ان ماراوجين قد اسس اديرة منظمة في وقته لأمر لا يحتمل التصديق او الصواب، سيا اذا اخذنا بالحسبان المعلومات التي زودنا بها البحاثة الاب في، والتي قالت ان الاديرة لم تؤسس في سنجار قبل نهاية القرن السادس الميلادي. فاغلب الظن هو ان ماراوجين كان قد اسس اماكن خاصة – لم تبلغ مرتبة الاديرة المنظمة التجميع الرهبان المتنقلين الذين كثرت اخبارهم في زمنه، وذلك بغية البدء بقيام حياة رهبانية شبه مستقرة ما امكن، تهدف الى نشر وتعليم المسيحية بطرق افضل في تلك النواحي.

#### ب - أسقفية سنجار وأساقفتها:

١ – الأسقفية النسطورية (المرعيث النسطوري): لا تعرف بالضبط سنة تأسيس الأسقفية أو المرعيث النسطوري في مدينة سنجارة حيث لم يذكر اسم المدينة في قائمة اسقفيات اقليم نصيبين التي دونها محمع سنة ٢١٥م. وان ما زعمه الكتاب المسمى بتاريخ اربل من انه كان في سنجار اسقفية منذ منتصف القرن الثالث الميلادي كان موضوعاً للجدل والمناقشة، اذ ان الباحثين فندوا المعلومات الواردة في هذا الكتاب وبرهنوا من خلال ذلك على انه كتاب مزيف لا يرتقي إلا الى بداية القرن الحالي.

وكذلك فان ما ذكره بعضهم من ان اسقف سنجار واسمه جرجيس، قد اشترك في مجمع نيقيه لسنة ٣٢٥ م، لا يستند الى مرجع موثوق به، هذا ما زودنا به البحاثة الأب الدكتور في مختصراً المقالة التي كان قد نشرها بهذا الصدد. ويضيف قائلاً: ان أول اسقف أكيد لكرسي سنجار - كما يتبين من خلال المعلومات - هو باباي وذلك في سنة سنجار م وهو نسطوري (سرياني شرقي)، كان قد اشترك في بعثة العلماء الفرس الذين أرسلوا الى الامبراطور يوستينيانوس لمناقشة بعض المسائل الدينية.

ومند ذلك التاريخ بدأنا نتعرف الى أساقفة سنجار، ففي سنة ٥٥٤ م ورد ذكر أسقف اسمه قاريص، وهو مونوفيزيتي (سرياني غربي) الا ان هذا الأمر مشكوك فيه، وفي سنة ٥٩٥ م نجد ذكر أساقفة دير برقيطي في العهد المفروض على رهبان هذا الدير حيث كان أحد

<sup>•</sup> المرعيث: كلمة مثنقة من السريانية، معناه تقسيم اداري كنسي يديره اسقف.

اما الابرشية فتشتمل على عدد من المراعيث ويديرها رئيس اساقفة اي مطران (ميطروبوليط). اما الرئيس الاعلى للكنيسة النسطورية فكان يطلق عليه الجائليق، وهي كلمة يونانية معربة.

نیقیة، مدینة فی الجمهوریة الترکیة تعرف الیوم باسم ازنیق.

الأديرة الثلاثة التي تشكل منها حلف الأديرة ضد المصليين برئاسة البطريرك سبر يشوع الأول. فمن خلال ما تقدم يظهر ان اسقفية سنجار النسطورية كانت قد أسست ما بين سنة ٤١٠ م وسنة ٥٣٣ م(١١).

٢ - أساقفة سنجار النسطوريين: قبل تأسيس الأسقفية ، أفادت المعلومات بوجود اساقفة متنقلين ، منهم ما بين سنة ٣٧٤م وسنة ٤١١٠م:

- الاسقف معين، الذي كان سابقا من قواد جيش شابور الثاني ، ويقال انه بنى ما يقارب تسعة وستين معبدا بين أديرة وكنائس في منطقة سنجار (٢).

أما بعد تأسيس الأسقفية، فقد أوردت المعلومات أسماء عدد من الأساقفة منهم:

- الاسقف باباي في سنة ٥٣٣م.
- الاسقف شمعون، ٩٨٧ ٩٩٩م.
  - الاسقف موسى، ١٠٣٢م.
  - الاسقف ماري، ١٢٥٧م.

Encore Abdulmasih de Singar, Revue, le Muséon (Louvain), LXXVII, 1964, P. 218. (\)
I. Fiey.J. M.

<sup>-</sup> ويقول الاب البيرابونا في كتابه (ادب اللغة الارامية، ص٣٦١) ان ابرشية سنجار كان قد رسم لها اسقفا قبل سنة ٦٢٩م.

de Sapor II, Confesseur et évêgue dans le Muséon LXXXIV, 1971, P: 437 - 452. (٢)
I. Ma'in Général

<sup>-</sup> هذه المعابد التي بناها الاسقف معين في منطقة سنجار والتي اطلقت عليها المعلومات اسم اديرة وكنائس هي ليست الا اماكن خاصة لا ترتقي الى مرتبة الاديرة او الكنائس المنظمة التي تعهدها، لان مثل هذه الاديرة او الكنائس لم يبدأ بتأسيسها الا منذ سنة ٥٩٠م كما ذكرنا من قبل.

البور الثاني، هو الذي انتصر على الرومان في موقعه سنجار الكبرى في سنة ٣٤٨م (راجع الفصل الاول ص٢٦) وسبى العديد من مسيحي سنجار وآمد ونقل هؤلاء الى الاهوار وهذا ما يعرف بالسبي الثاني، لان السبي الاول للمسيحيين في سنجار والجزيرة، كان على عهد شابور الاول في سنوات ٣٤٨م و٢٥٦ و٢٥٦م حيث نقل فيه الاسرى الى بلاد ايران.

- الاسقف عبد يشوع بن بريخا (المبارك)، قبل سنة ١٢٩٠م.
  - الاسقف يوحنا، ١٣١٨م.
  - الاسقف ماران عمّه، بين سنة ١٦٠٧م و١٦١٦م٠
- 7 الاسقفية اليعقوبية (المرعيث اليعقوبي): دخل المذهب المونونيزيي اليعقوبي (ذو الطبيعة الواحدة) مدينة سنجار بعدما انتشر في المدن والأديرة المجاورة. وكان لليعاقبة في سنجار اسقفية وعدد من الأساقفة. ونعلم انه في سنة ١٦٩ م، وبعد الفتح الروماني لشمال العراق الحالي، كان بطريرك انطاكية (رئيس الكنيسة السريانية الغربية أو اليعقوبية) قد نظم وكالة له في الأراضي الفارسية السابقة التي احتلتها الجيوش الرومانية. وكان مركز هذه الوكالة (التي سميت بالمفريانية الشرقية فيا بعد) مدينة تكريت، وشملت ثماني ثم عشر ابرشيات، كانت الأولى منها في جميع القوائم سنجار بأسقفها جورجيس، ولم تذكر المصادر الكنسية أو غيرها متى فقدت سنجار اسقفها الخاص بها وأدمجت بأبرشية بعربايا او بيت عرباي.
- عبد يشوع بن بريخا، او عبد يشوع الصوباوي، ذكر انه ابصر النور في منتصف القرن الثالث عشر الميلادي، واقيم اسقفاً على سنجار في نحو سنة ١٢٥٥م وفي سنة ١٢٩٠م اقامة البطريرك يابا لاها الثالث مطران فوليكا (ميطرو بوليط) من نصيبين مارومينية. ومن هنا اتاه لقب الصوباوي نسبة الثالث مطران. توفي في سنة ١٣١٨م «توما اسقف المرج، متاب الرؤساء، ص٣». ويفيد الاب البيرابونا في كتابه (ادب اللغة الآرامية ص٤٤٦) ان عبد يشوع اقيم أسقفاً على سنجار وبيت عرباي في سنة ١٢٨٥م وانه كان كاتباً مشهوراً ترك العديد من المؤلفات الادبية اللاهوتية والجدلية والفلسفية وغيرها.
- يذكر روفائيل بابو اسحق في مؤلفه (تاريخ نصارى العراق ص١٣٢) ان اليعاقبة الذين انتشروا في
   بلاد سوريا والجزيرة والعراق كان عددهم في العراق اقل بكثير من الشاطرة.
- المفريانية المشرقية، ضمت البلاد الواقعة شرق نهر الفرات، ويقول بابو اسحق في (تاريخ نصارى العراق ص ١٣٣) ان مقر المفريانية كان مدينة تكريت، وخضعت له عدة ابرشيات منها: سنجار، والكوفة، معلثايا، ارزن، الموصل وبغداد. حيث كان ينظم امورها ويرعى شؤونها، ويضيف ان عدد هذه الابرشيات كان قد ازداد ابان الاجتياح العربي والمغولي لدولة الفرس حيث ان الكثيرين من اليعاقبة غادروا بلاد النهرين الى أقطار فارس وتركستان وأقاموا فيها أبرشيات خاصة بهم،

والجدير بالذكر ان قائمة ادي شير الخاصة بالابرشيات التي كانت تتبع المفريانية المشرقية والتي أوردها في توطئة كتابه (تاريخ كلدو واثور الجزء الثاني) هي قائمة قد اختلطت فيها الابرشيات القديمة بالحديثة ليس الا.

- فمثلا ذكر انه في سنة ١١٨٩ م، وعندما نزل المفريان غريغوريوس يعقوب الأول عند طبيب امير سنجار وهو مسيحي اسمه برهان لم يذكر اسم اسقف محلي في ذلك الوقت.
- وبين سنة ١٣١٧ ١٣٤٥م يذكر اسم سنجار مع اسم دير المعلق (كرسى اساقفة بعرباي).
- وفي القرن السادس عشر الميلادي وعندما الغي كرسي سنجار بيت عرباي دير معلق نسبت سنجار، الى طور عبدين (١).
- ٤ اساقفة سنجار اليعاقبة (السريان الغربيون): وكما ذكرنا من
   قبل كان من بين هؤلاء.
- الأسقف جورجيس في سنة ٦٢٩م. ويليه الأسقف ديوسقوروس في سنة ٦٧٧م.
  - وفي نحو سنة ٧٥٠م كان الاسقف المفسر الياس.
    - وفي سنة ٧٥٠ م كان الاسقف ايشوع بكر.
      - وفي سنة ٧٥٨ م، كان الاسقف الياس.
- وفي سنة ١٢٧٨ م توحدت اسقفية سنجار بأسقفية الدير المعلق (بالغرب من مدينة بلد) وكان مركز الاسقف في الدير المذكور (٢).
- ج من اخبار النصارى وآثارهم في سنجار: ومن ابناء سنجار أو الذين نسبوا اليها من النصارى او الذين تولوا الأمور الدينية فيها وكان لهم دور في شؤون وانتشار الديانة المسيحية من اساقفة ورجال دين

I. Fiey. J. M. Les diocèses du Maphrianat- Syrien, (Extrait de la revue parole (1) del'orient), vol V, No 2, 1974, P: 132-337.

Fiey. J. M. Encore Abdulmasih de Singar, Revue, Le Muséon, (Louvain), LXXVII, (Y) · 1964, P: 218-222.

الاسقف الياس: ذكره الدملوجي في مؤلفه (اليزيدية، ص٤٧٦) باسم الاسقف ايليا السنجاري.

وغيرهم فضلا عن الذين أوردنا أسماءهم أعلاه والذين سنورد أسماءهم في فصل الحياة العلمية نذكر:

١ - جبرائيل السنجاري: أفاد البحاثة الأب الدكتور في عن جبرائيل السنجاري، قال: «كان رئيس اطباء كسرى، نسطوري الأصل لكن حرم من قبل البطريرك سبر يشوع لتزوجه امرأة ثانية. وأفاد أيضاً ان الملك كسرى توسط له لدى البطريرك ليحله من هذا الحرم إلا ان طلبه رفض، وتجددت هذه الوساطة للمرة الثانية في سنة ١٠٤م حين كان البطريرك آنذاك في حالة التنازع، ولكنها رفضت ايضا، عندئذ ارتد جبرائيل واعتنق المذهب المونوفيزيتي (اليعقوبي) وراح يعمل بشتى الطرق على الأضرار بأصحاب مذهبه السابق (النسطوري)، فمن ذلك انه حاول اغتصاب بعض الأديرة. ومن ذلك ايضا انه حصل من الملك كسرى على امر يمنع النساطرة من انتخاب بطريركا لهم من سنة الملك كسرى على امر يمنع النساطرة من انتخاب بطريركا لهم من سنة الرفيع لدى كسرى هو انه كان قد عالج له الملكة (المفضلة) شيرين التي الرفيع لدى كسرى هو انه كان قد عالج له الملكة (المفضلة) شيرين التي كانت عاقرا فانجبت.

٢ - القديس مارشوحا لماران: ذكر ان هذا القديس قد ذاع صيته واشتهر في أوساط الكنيسة عندما اسندت اليه كرسي بلاد سنجار(۱).

- ومن أخبار المسيحية في سنجار، نذكر قصة الولد اليهودي (أشير) الذي كان رفاقه الصبيان من الرعيان المسيحيين قد عمدوه أثناء قيامهم بأعال الرعي في الحقول، والذي قتله أبوه انتقاما منه، وقيل ان جثته كانت قد نقلت الى مدينة صدد بالقرب من حمص وشيد له هناك هيكل تعرف آثاره حتى الآن باسم مار عبدا. وهذه

<sup>. (</sup>١) توما اسقف المرج، كتاب الرؤساء، ص ٢٩٤.

القصة - التي زودنا باخبارها البحاثة الأب في - كانت قد ترجمت من السريانية الى العربية والى الأرمنية والجيورجية نحو سنة ٥٩٨ م(١).

وبوجه عام فقد لوحظ من خلال الدراسة ان نصارى سنجار والجزيرة على الرغم من الحرية التي تمتعوا بها في ممارسة شعائرهم وطقوسهم الدينية، واشتراكهم في معظم مهام الحكم، وقيامهم بدور فعال في تطور الحياة المدنية والعلمية في تلك البقاع في ظل الدولة الاسلامية خلال عصورها المتتابعة، فان هؤلاء كانوا يتعرضون بين فترة وأخرى لمضايقات من جانب الحكام وموظفيهم ومن ورائهم الطوائف الاسلامية، لأسباب كانت تمليها الظروف السياسية التي كانت تعصف بمنطقة الجزيرة والعراق خاصة والشرق الاسلامي عامة، وخير شاهد على قولنا هذا هو ما أورده ابن العبري في تاريخه حين تحدث عن فتك المسلمين والأكراد ومعهم الملك الصالح اسماعيل بن بدر الدين لؤلؤ بالنصارى ساعة حصار المغول لمدينة الموصل. وان هؤلاء أجبروا على ترك ديارهم والاحتاء ببلاد أخرى كاربل مثلاً (۱).

٣ - اليزيديون: علمنا ان الصبغة الكردية هي التي غلبت على سكان سنجار النصارى منهم والمسلمين على السواء، ودام ذلك - كها أفادت المعلومات - الى ما بعد القرن الثامن الهجري - الرابع عشر الميلادي، الى أيام حملة تيمورلنك على بلاد العراق والجزيرة، هذه الحملة وما تسببت به من دمار وقتل الجأت الكثيرين من الناس الى الرحيل عن ديارهم، والهرب الى أماكن بعيدة وحصينة. وكانت بلاد

II. Fiey. J. M. Encore Abdulmasih de Singar, Revue, Le Muséon- (louvain), LXXVII, 1964, P. 205-223.

<sup>(</sup>٢) ابن العبري، تاريخ مختصر الدول، ص٢٨٣٠

سنجار من بين تلك الأماكن فاتخذت ملجاً وماوى. وكان أول من التجاً اليها – على ما ذكره الدملوجي – نحو من اربعائة أسرة من يزيدية الشيخان في الموصل، ثم لحق بهم يزيديون كثيرون من ديار بكر وحوض دجلة وبدليس وأماكن أخرى (۱). وامتزج هؤلاء الوافدون بالسكان الأصليين (المسلمين والنصارى) واستطاعوا ان يؤثروا فيهم ويدخلوا الغالبية العظمى منهم في دينهم اليزيدي. اما كيف تمكن هؤلاء من فرض دينهم في تلك الناحية وسواها من النواحي، فيرجع ان السكان الأصليين لم يكونوا على درجة من القوة تمكنهم من الوقوف في وجههم ورد هجرتهم وان الضعيف متى يغلب على أمره ينقاد لمشيئة القوي ويجبر على أخذ عاداته وتقاليده وعقيدته بل ويندمج فيه اندماجاً كلياً في بعض الأحيان.

ومن الذين اعتنقوا المذهب اليريدي وأخذوا بمبادئه في بلاد سنجار نذكر القبائل العربية التالية:

- قبيلة الشهوان: وكانت تغلب، وهي قبيلة عربية خالصة، قيل ان أفرادها نسوا دينهم، لكنهم ما زالوا يعرفون بالشهوان، وهم يعترفون بأصلهم وتربطهم روابط قبلية بالشهوان المسلمين. ولهذا فان المراجع تذكر ان بعض الشهوان هؤلاء يزيدية يتكلمون اللغة الكردية وبعضهم الآخر أو اكثرهم عرب مسلمون يتكلمون اللغة العربية.
- قبيلة الهبابات: وهي قبيلة عربية أيضاً من طي، وسكناها كان في جبل سنجار.
- قبيلة عمرا: ذكر انها من نسل الخليفة عمر بن الخطاب، كانت قد نزحت من الموصل الى سنجار وأقامت الى الشمال (٢٠).

<sup>(</sup>١) الدملوجي، اليزيدية، ص٤٨٢٠

<sup>(</sup>٢) الدملوجي، اليزيدية، ص ٢١٦ - ٢١٧.

ورغم تغلب العنصر اليزيدي على بلاد سنجار وتغلغله بين الديانتين النصرانية والاسلامية، فانه بقي للمسلمين في تلك الديار أثر من ذكر، ولكنه أثر ضئيل جداً. وهذه القلة من المسلمين يذكر انها حافظت على بقائها الى جانب اليزيدية ليس بقوة السيف وانما بانضوائها تحت لواء اليزيدية، ودخولها تحت حمايتها. وتمثلت تلك الأقلية بالعشائر الكردية المسملة التالية:

- عشيرة الباباوات،
- عشيرة كلب على.
- عشيرة عبد على.
  - بيت ناصو.
  - عشيرة الهلالية.
- عشيرة الموسقورة.
- عشيرة الخاتونية و الله على السنادان طه باقر وفواد سفر في المرشد:

« .. وسكان سنجار خليط إلا ان الكثير منهم من اليزيدية (٢) ».

ونظراً لما تمثله اليزيدية من دين ومعتقدات وعادات وتقاليد، وجب علينا ان نام بمعرفة بعض جوانبها موجزين ذلك قدر الامكان.

<sup>(</sup>١) الدملوجي، اليزيدية، ص ٢٣٨ - ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) طه باقر، المرشد، ٣: ٦٣ - وذكر نيبور الذي زار سنجار في النصف الثاني من القرن الثامن عشر الميلادي بان القسم الأكبر من سكان المدينة كان لزمنه من اليريدية

<sup>-</sup> Niebuhr. G, Voyage en Arabie et en dautres pays circonvoisins, 2: 315. ويقول كوينيه ان عدد سكان سنجار من اليزيديين كان قد بلغ في النصف الثاني من القرن التاسع عشر الميلادي نحو من خسائة نسمة من مجموع السكان البالغ عددهم ستانة نسمة.

Guinet, V, La Turquie d'Asie 1: 839,

عشيرة الخاتونية، وديرتها في صحراء سنجار، اصبحت بسبب مجاورتها اليزيدية واختلاطها بها نصف
 كردية - يزيدية.

ولما كانت المصادر التي تحدثت عن اليزيدية كثيرة ومتنوعة ، وجدنا من المفيد الرجوع الى كتاب (اليزيدية) لمؤلفه الدكتور صديق الدملوجي ، لما حواه من توضيح لختلف معالم هذه الديانة . بالإضافة الى مراجع أخرى سنشير اليها في حينه .

أ - في أصل وتسمية اليزيدية: لا يعلم عن أصل اليزيدية شيء ثابت، ولهذا اختلف الباحثون في وجه تسمية هذه الطائفة وأصلها، وتعيين الزمن الذي سميت فيه، وذهبوا في ذلك مذاهب شتى، أورد بعضا منها الدملوجي في كتابه المسمى باسمها (اليزيدية) معللا إياها ومبديا رأيه فيها(۱). ويستنتج بما توصل اليه، وما ذكره غيره من الباحثين، ان هذه الطائفة هي في الأصل من الجوس الزردشتيين، كانت قد ولدت في مدينة الشيخان (وهي مدينة مقدسة عند جميع اليزيديين)، من ابوين زرادشتيين، ثم اعتنقت الاسلام في زمن عدي بن الاسلامي وتأثروا بذلك من عدة وجوه دينية وأخلاقية واجتاعية. تظهر بالمقارنة بينها وبين الزردشتية.

وبعد وفاة الشيخ عدي عام ٥٥٧ هـ/ ١١٦١م، ظهر بين خلفائه في قيادة الطائفة بعض من أضلّها وأبعدها عن تعاليم الإسلام الصحيحة. كها

<sup>(</sup>١) الدملوجي، اليزيدية، ص ١٦١ وما بعدها.

الشيخ عدي بن مسافر كان قد اشتهر بالزهد والورع وكثرة الجاهدة، فتسامع الناس به فقصدوه من الاطراف للاسترشاد. ثم انتقل الى جبال هكار (موطن الاكراد) فتبعه خلق كثير اتخذ منهم (المريدين) واحدث الطريقة العدوية التي كان قد حاربها فيا بعد بدر الدين لؤلؤ - صاحب الموصل وجوارها - واستطاع القضاء على زعائها، ويقول الباحث سعيد الديوه جي - في حديثه عن اليزيدية - ان نسب الشيخ عدي يتصل بجروان بن الحكم وان والده كان زاهداً صالحا ومن سكان قرية (بيت فار) من اعال بعلبك في سهل البقاع، تنقل في حياته وانقطع الى البراري وانجب عديا، ويضيف الديوه حيى ان عديا هذا شب في رعاية امه حيث تولت تربيته وتنشئته على العلم والتقوى، فانقطع الى النصح والارشاد - وكان يدعى عدي الاعزب لأنه لم يفكر مطلقا في الزواج، واقتدى في مسكله النصح والارشاد - وكان يدعى عدي الاعزب لأنه لم يفكر مطلقا في الزواج، واقتدى في مسكله آثار بعض المشايخ الأمويين وسار على طريقتهم.

مزجت فيها أقوال شوهتها وأبعدتها عن مبادىء النصرانية واليهودية أيضاً مع تعظيم لعدي بن مسافر وغيره من ساداتها تعظيماً لا يليق بمخلوق. يضاف الى ذلك ما استنبطته قرائحهم من أوهام وخيالات، فعادت وظهرت فيها براعم الدين الجوسي، فارتدت الى ديانتها القديمة مع معتقدات توارثتها وكانت مزيجا من عبادات وتعاليم غير ثابتة.

أما لماذا سميت هذه الطائفة باليزيدية، فالشائع هو أنها نسبة إلى يزيد بن معاوية، ثاني خلفاء بني امية، حيث ان اصحابها يدعون انهم من نسله، رغم وجود بعض الآراء التي تنسبهم الى غيره.

فالدملوجي أفاد ان التسمي باليزيدية لا يستلزم الانتاء الى يزيد بن معاوية مطلقا، وانه ظهر خلال العصر الثاني والثالث للهجرة بيت عرف رجاله باليزيديين ولم يكن له صلة لا بيزيد ولا بالأمويين قاطبة. وأضاف ان دعوى اليزيدية انهم من نسل الأمويين غير صحيحة. الا ان الذي لا جدال فيه هو ان امراءهم وشيوخهم أمويون يرتقون الى مروان بن الحكم رابع خلفاء بني أمية (١).

أما بشأن تاريخ هذه التسمية فمن المرجح انه لم يكن لهذه الطائفة وجود ولا ذكر في التاريخ قبل القرن السادس الهجري، الثاني عشر الميلادي، حيث ظهر فيها الشيخ عدي كها أسلفنا من قبل.

وأما ما أتت عليه بعض المصادر من ذكر لاناس اطلق عليهم هذا الاسم قبل ذلك فان هؤلاء هم غير اليزيديين أو اليزيدية التي نحن بصددها، والتي تنتمي الى الشيخ عدي. ويفيد الدملوجي بهذا الخصوص فيقول انه من الخطأ أن نعتقد أن الشيخ عدياً هو الذي أطلق اسم اليزيدية على أصحابه، أو أنهم كانوا يحملونه قبل ظهوره، بل أعطي لهم

<sup>(</sup>١) الدملوجي، اليزيدية، ص ١٦٣ - ١٦٤.

من قبل كتبة الاسلام في بداية القرن الثامن الهجري - الرابع عشر الميلادي -، أو قبل ذلك بقليل (١).

ب - مواطن اليزيدية وتاريخها: من أهم الديار التي استوطنها اليزيديون كانت منطقة سنجار والشيخان وطور عبدين وديار بكر ومسعود وبدليس وماردين وحلب والى أبعد من ذلك الى ما وراء حدود وان فبلاد القوقاس. وكانت منطقتا سنجار والشيخان من أهم مواطنهم الرئيسية.

أما عن تاريخ هؤلاء فتفيد المصادر انهم تحملوا العناء الطويل بسبب تعصبهم لمعتقداتهم والمحافظة على تقاليدهم، حيث ناصبتهم الحكومات التي قدر لها ان تسيطر عليهم العداء السافر، ولقد بدأت وقائعهم التاريخية التي عانوا منها في منتصف القرن السابع الهجري – الثالث عشر الميلادي عندما أرسل اليهم امير الموصل – بدر الدين لؤلؤ – عشر المكثير منهم، وبلغ به الانتقام – على حد قول السيد العاني – الى نبش قبر الشيخ عدي من ضريحه واحراق عظامه (٢).

وهذا العمل نفسه تكرر بعد قرنين من الزمن. عندما قام امراء عديدون بتحريض من بعض العلماء وعلى رأسهم حاكم جزيرة ابن عمر بخجة هائلة قتل فيها الآلاف منهم وهدم قبر الشيخ عدي من جديد. وتكررت المأساة نفسها، بل وبأشد في أواسط القرن الحادي عشر الهجري - السابع عشر الميلادي -، عندما أقدم والي (وان) العثاني

نعلم ان الجاري المائية كانت قد شقت مدينة سنجار الى الشقين، الاول ويقع فوق الجبل، والثاني ويقع في سفحه،، وقد اختصت الطائفة اليزيدية منذ نشأتها وحتى اليوم بسكنى الشق الاول، بينها اختصت الطوائف الأخرى الباقية بسكنى الشق الثاني.

<sup>(</sup>١) الدملوجي، اليزيدية، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٢) العاني، موسوعة العراق الحديث، ٢: ١٠٠٤ - ١٠٠٥.

شمسي باشا على قتالهم والانتقام منهم وذلك بتأييد من السلطان محمد الرابع (١).

وفي مطلع القرن الثاني عشر الهجري - الثامن عشر الميلادي - وبالتحديد في سنة ١٧٠٨م أعلن يزيديو جبل سنجار العصيان والتمرد على الدولة العثانية. فقوبلوا بحملات متواصلة وعنيفة، قيل انها أهلكت مجموعات كبيرة منهم، وكانت الدولة في صراعها معهم ترمي الى ارغامهم على ترك دينهم ومعتقداتهم واعادتهم الى الدين الاسلامي أولا(٢)، والقضاء على الاستمرار في عصيانهم وتمردهم والحيلولة دون قيامهم بأعال اللصوصية ضد القوافل التجارية وقوافل المسلمين ثانياً (٣).

ج - عادات اليزيدية ومعتقداتهم بوجه عام: أفادت المعلومات التي تحدثت عن اليزيدية وأتباعها ان عادات هؤلاء ما هي إلا مزيج من النصرانية والإسلام والمجوس. وان اسماءهم هي اسلامية من أمثال ذلك نذكر: علي، خضر، عمر.. الخ. وانهم يعمدون الذكور ويختنونهم في وقت واحد ويتزوجون بنساء كثيرات. والمعروف عنهم انهم يتنعون عن التلفظ بكلمة تجمع بين حرفي الشين والطاء. وكذلك فهم لا يتلفظون باسم الشيطان مطلقاً (۱). وينع عندهم التنحنح وأكل القرع والخس والسمك ولحم الغزال والديكة. اما من حيث اللباس فهو لا يزال كها كان في الماضي يغلب عليه لبس العباءة البيضاء والطاقية السوداء، أو الحمراء أحياناً المصنوعة عادة من صوف الغنم. ويلاحظ ان اللون الأزرق مكروه لديهم وخاصة الكهنة منهم (۱)

<sup>(</sup>١) العاني، موسوعة العراق الحديث، ٢: ١٠٠٥ -- ١٠٠٥.

<sup>(</sup>٢) مجلة التراث الشعبي، السنة السادسة، ١٩٧٥، العدد الخامس، ص ٥٦، مقال بعنوان (التقويم عند اليزيدية) بقلم صبري مراد نذير.

<sup>(</sup>٣) حملات السلاطين المثانيين على سكان سنجار من اكراد ويزيديين، انظر ذلك في: Guinet, V, La (٣) Turquio d'Asie، 2: 842.

<sup>(1)</sup> وذلك رهبة منه وتعظيها له ~ ذكرت ذلك اكثر المراجع.

<sup>(</sup>٥) الماني، موسوعة العراق الحديث، ٢: ١٠٠٥.

ومن جهة المعتقد، فالشائع عنهم سهوا انهم عبدة الشيطان بصفته مثلا لقوة الشر، على مبدأ المجوسية. اما قوة الخير فينسبونها الى الله تعالى، ويقول العاني بهذا الخصوص: « . . . انهم يقولون ان الله الذي لا حد لجوده و محبته للخلائق لا يفعل بهم شراً لأنه صالح. اما الشيطان فهو منقاد الى عمل الشر، وعليه فالحكمة تقضي على من يريد السعادة ان يهمل عبادة الرب ويطلب ولاء الشيطان (۱) ».

هذا ويرمز اليزيدية الى معبودهم بطاووس ملك. وهو عبارة عن قثال لديك مصنوع من نحاس أصفر، واقف على حامل يشبه الشمعدان. ومن عاداتهم الدينية، انهم يسجدون للشمس عند بزوغها تعبداً لها، ويضحون لها. وذكر ان لهم كتابين مقدسين ها: مصحف رش او الكتاب الأسود ومصحف الجلوة (٢). ومن معتقداتهم أيضاً انهم يؤمنون بتناسخ الأرواح وانهم يفرقونها بين صالحة وشريرة.

وفوق ذلك فلليزيدية شرائع وطقوس عديدة منها الصوم والصلاة والحج والزكاة وكلها تختلف في طريقة ادائها عندهم عا ذهب اليه الاسلام أو النصرانية او اليهودية (٣). كما ان لهم مقدسات عديدة – عدا الطاووس – كان ولا يزال يحتفظ بها رئيس الطائفة (١).

د - بعض خصائص يتميز بها يزيديو سنجار: ويزيديو سنجار كيتلفون عن غيرهم من يزيديي المناطق الأخرى في بعض معتقداتهم وعاداتهم ومنها اعتقادهم برجال الاسلام ولا سيا بالسادة العلويين.

<sup>(</sup>١) ألعاني، موسوعة العراق الحديث، ٢: ١٠٠٥

<sup>(</sup>٢) مصحف رش: يذكر ان مؤلفه هو الحاج محمد وهو كتاب قديم يبحث في امور الخليقة والكائنات وتاريخ الشيخ عدي، واحكام المعاملات كالزواج والزيارة.. الخ. اما مصحف الجلوة فهو يبحث في الله سبحانه وتعالى وفي الازل وكان قد ألفه كبير شيوخهم لم يذكر بالاسم. «العاني، موسوعة العراق الحديث، ٢: ١٠٠٥».

<sup>(</sup>٣) لمزيد من التفاصيل انظر «العاني، موسوعة العراق الحديث، ٢: ١٠٠٦ ».

<sup>(</sup>٤) انظر تفاصيل هذه المقدسات في كتاب اليزيدية، الدملوجي، ص ١٤ - ١٥٠.

وسبب ذلك هو اندماج الكثير من المسلمين فيهم عند اول قدومهم الى سنجار وجبالها. ويظهر بعض هؤلاء الحبة والولاء للأغة العلويين ويجترمونهم بصفتهم قرشيين. ولا يدخرون وسعا في تقديم المساعدة لهم والدفاع عنهم اذا لزم الأمر (۱). كما تجمعهم بالأمويين أواصر النسب حيث ظهر يزيد منهم. ويوضح الدملوجي ان اليزيدية كلهم على حد سواء، يكرهون النبي محمد بن عبد الله على المعالمة لاعتقادهم به انه كثيرا ما حارب ديانتهم ووقف في وجه تقدمها. كما يكرهون علماء الاسلام الذين قاوموهم وأباحوا دماءهم (۱).

هذا وينقسم يزيديو سنجار الى قسمين ها: الخوركان والجوانا. وهذا الانقسام هو ليس من العقيدة والدين بشيء – كها يقولون – ويكن التفريق بينها بسهولة ولأول وهلة. حيث ان القسم الذي يسمى بالجوانا والذي ينتمي الى الشيخ شرف الدين هو ممن يرسلون شعورهم على أكتافهم شيبا وشبانا، ويلبسون القبعة الطويلة على الأغلب، ويترفعون عن تزويج فتياتهم من الخوركان إلا إذا أصبح الخوركاني جوانياً. وعشائر كل من القسمين كثيرة (٣). واتضح أن أقوى العشائر اليزيدية في بلاد سنجار كانت:

- عشيرة الهبابات.
- عشيرة المهركان.
- عشيرة عمرا. ومن حيث لغة يزيدية سنجار فمن المفهوم انهم كانوا وما يزالون يتكلمون اللغة الكردية وهي لغتهم الدينية. وبعضهم

<sup>(</sup>١) ذكر عمر رضا كحالة في مؤلفه (معجم قبائل العرب القديمة والحديثة، ٢: ٥٥٨) أن عشائر سنجارية جاءت في سنة ٦٠٠ هـ/١٢٣٣م تحت قيادة الأمير حسن بن يوسف المكزون السنجاري لانقاذ علويي جبل العلويين في سورية من مظالم الاكراد والاساعيلية. واغلب الظن أن هذه العشائر كانت على المذهب اليزيدي من الفرع الذي يعتقد بالسادة العلويين ويدافع عنهم.

<sup>(</sup>٢) الدملوجي، اليزيدية، ص ١٨٩ - ١٩٠٠

<sup>(</sup>٣) الدملوجي، اليزيدية، ص ٢٢٤ - ٢٣٣٠

يتكلم اللغة العربية وأكثرهم أكراد، وبعضهم يرجعون الى أصل عربي (١).

وككل مذهب فان للمذهب اليزيدي أمّة وشيوخاً وقادة يتولون تدبير أمور الرعية والاهتام بمصالحها والسهر على حمايتها، ولقد انتشرت مراقد أمّتهم في معظم أنحاء سنجار، ويقصدها اليزيديون للزيارة والتبرك في مواسم خاصة ومحددة كل حسب عشيرته وأمّته، ومن بين هذه المراقد نذكر ما جاء منها في كتاب (اليزيدية) للدملوجي وما علمناه عنها من مراجع أخرى (٢).

- مرقد الشيخ شرف الدين في جبل سنجار هذا المرقد يزار من قبل الخوركان والجوانا على السواء وبالآلاف من الناس ما بين ٢٠ ٢١ من شهر تموز الشرقي من كل سنة ويحضر موسم الزيارة المسلمون أيضاً. وموضعه في غاية الروعة والجال،
- مرقد الشيخ بركات، وموضعه في ناحية من نواحي سنجار تسمى قرية (تخمي عوج).
- مرقد الشيخ دقيق، وموضعه بين قريتي حمسكي وبارة من أطراف سنحار.
- مرقد الشيخ محمد رشان. وموضعه شال قرية تبه في سنجار، علم ان فيه مقبرة يدفن فيها أموات عشيرة الهبابات والدلكان.
  - مرقد الشيخ الرومي السنجاري. ويقع في غابة شمال جبل سنجار.
- مرقد الشيخ أسود. موضعه في وسط خرائب سنجار، ويعتقد به كل من اليزيدية والاسلام.

<sup>(</sup>١) ألديوه جي، اليزيدية، ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: الدملوجي، اليزيدية، ص ١٨٦ - ١٨٨٠

- مرقد الست زينب (بنت علي بن ابي طالب سلام الله عليها). ويقع في شرق سنجار على ربوة عالية، وتنتسب اليها الطائفة اليزيدية المعروفة بالبابوات، (وسيأتي الحديث عن هذا المرقد بالتفصيل في فصل الآثار).
- مرقد بيرزكر. وموضعه في سنجار وتقدسه جملة من عشيرة البابوات فيقال كها ذكر الديوه جي بأبوات بيرزكر وبابوات الست زينب (١).

والخلاصة من كل ما تقدم ان الزيدية هي أشبه بتكتل عشائري قديم جمعته عقائد دينية خاصة. وان هذه العقائد هي خليط - كها اسلفنا من قبل - من معتقدات اسلامية وأخرى قديمة، وهذا التكتل يتميز بوجه عام باحترامه لدينه وميله الى الولاء الاموي لاعتقادهم انهم من نسل يزيد بن معاوية.

هـ - من أخبار البزيدية - (التقويم عند البزيدية): اتخذ البزيديون حسابات سنوية منها بدائية كاستعال الظلال لمواقع ثابتة، او شروق الشمس وغروبها من خلال قمم وتسننات الجبال. كما استعملوا التقويم الشرقي اليولياني، وحساباً شمسياً آخر - وهو حساب خاص لا يشبه اياً من التقاويم المعروفة (٢) - والحساب القمري.

وكانت لليزيدية طريقة حسابية خاصة في معرفة عمر القمر في يوم معين من التقويم الشرقي اليولياني. وذكر انهم استفادوا من ظهور بعض

<sup>(</sup>١) الديوه جي، اليزيدية، ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) هذا التقويم الشمسي الخاص يسمى (تقويم الفقراء)، وهو تقويم يعمل به قسم من اليزيدية في مناطق سنجار وخاصة عشيرة الفقراء وعشائر اخرى مجاورة لهم اليوم، ويدعي الفقراء – اصحاب هذا التقويم – ان اباءهم واجدادهم تعلموه من الأولياء القدامى. (انظر تفاصيل هذا التقويم في مجلة التراث الشعبي، العدد الخامس، السنة السادسة ١٩٧٥م، ص ٥٩ في مقال بعنوان التقويم عند الميزيدية بقلم: صبري مراد نذير).

النجوم في أوقات محددة من السنة لتحديد الزمن كالشعرى اليانية التي تسمى عندهم (الفرغ).

وكانت وحدات قياس الزمن عندهم تتألف من:

اليوم: ويبدأ بغروب الشمس وينتهي بالغروب التالي للشمس وهو يتكون من أربع وعشرين ساعة.

الاسبوع: وهو سبعة أيام، يبدأ بيوم السبت، وينتهي يوم الراحة (يوم الجمعة) وأساء الأيام لا تختلف عندهم عما عند مجاوريهم سواء باللغة العربية او الكردية.

الشهر: وأيامه كما في التقويم اليولياني.

السنة: السنة الشمسية هي نفسها المستعملة في التقويم اليولياني، اما القمرية ومدتها ثلاثمائة وأربعة وخسون يوما فهي غير مستعملة عندهم. وكذلك القرن.

ومما يلفت النظر ان اليزيديين كانوا وما يزالون يؤرخون الحوادث والأعهار وغيرها بالنسبة الى حوادث تاريخية كان لها أثر بارز في حياتهم كظواهر فريدة. ففي تاريخهم الحديث مثلا أرّخوا بالنسبة الى سفر برلك - في الحرب العالمية الأولى -، وأرّخوا بالنسبة الى سنة ١٨٣١م أو ما يعرف بسنة (ميري كورا)، وهو الأمير الراو ندوزي محمد كور باشا الذي هاجم ديارهم وأوقع بهم مذابح شنيعة (١).

2 - الشبك : والى جانب اليزيدية في سنجار، هناك جماعات قليلة من الأتراك تعرف باسم الشبك او الشاباك. وهؤلاء مختلطون مع عشائر

الشبك: يطلق المسلمون على هؤلاء اسم (اعوج) لاعوجاجهم عن الطريق المستقيم (محمد امين زكي،
 خلاصة تاريخ الكرد وكردستان، ١: ٢٩).

<sup>(</sup>١) مجلة التراث الشعبي، العدد الخامس، السنة السادسة ١٩٧٥. ص ٥٧ - ٦٢. مقال بعنوان: التقويم عند اليزيدية، بقلم: صبري مراد نذير.

الباجوان والأكراد والتركبان والعرب ولسانهم خليط من الكردية والعربية والفارسية والتركية، والأخيرة غالبة على لسانهم، وفي رواية انهم جاءوا من ايران وان لهم أقارب وصلات هناك. والذي يثير الاستغراب ان هؤلاء لا يعرفون متى جاءوا ولا سبب مجيئهم الى الديار الموصلية وجوارها(۱).

وللشبك صلة قرابة بجيرانهم اليزيديين، من حيث انهم يحضرون اجتاعاتهم ويزورون مزاراتهم. كما انهم يظهرون ولاءً خاصاً للإمام علي بن ابي طالب سلام الله عليه. وهم يدعونه  $(abla )^{(r)}$ . كما ان لهم عبادات ومواسم ومراسيم  $(abla )^{(r)}$ .

<sup>(</sup>۱) محمد أمين زكي، خلاصة تاريخ الكرد وكردستان، ۱: ۲۹. هناك عدة احتمالات في عنصر الشبك وتاريخ نزولهم بارض العراق. فيقال انهم من العنصر التركي، نزحوا الى العراق في عهد السلطان السلجوقي طغرلبك في سنة ٤٤٧هـ/١٠٥٥م. كما يقال انهم من عشائر القره قونيلو والاق قونيلو الساجوقي طغرلبك في سنة الساجوقي من الاتراك السنين جاء بهم السلطان مراد الرابع العساني في سنة ١٠٤٧هـ ١٦٣٩ - ١٦٣٠م واسكنهم شالي العراق، ويقال ايضا انهم أثراك جاوءا العراق بعقيدتهم الصفوية «احمد حامد الصراف، الشبك، ص ٩٠ - ٩١».

الباجوان (باج وان) هم من اهل السنة والجاعة ولسانهم قريب جدا من لسان الشبك ويتظاهرون بالحب الزائد للامام علي المرتضى رضي الله عنه، مجاملة للشبك الساكنين معهم، (احمد حامد الصراف، الشبك، ص ٩١ - ٩٢).

علي رش: (بالكردية ره ش: اسود)، تسكن جماعات الشبك في القرى السنجارية التالية: ينكجه، خزنة، تلارة (الشبك، ص ٢٣٠، ملحق رقم ٢). كما انهم ينتشرون في اكثر من عشرين قرية في الجانب الشرقي من الموصل، وان عددهم قدر قبل سنة ١٩٥٤م بين عشرة آلاف وخسة عشر الف نسمة (الشبك، ص ١٠٥)، وان الاغلبية منهم تتعاطى العمل الزراعي.

<sup>(</sup>٢) احمد حامد الصراف، الشبك، ص ٢٣٠، ملحق رقم (٢).

<sup>(</sup>٣) احمد حامد الصراف، الشبك، ص ٩٨، ٩٨.

ثالثاً - التنزه واللهو والاعياد في سنجار: رأينا كيف اطنب المؤرخون والجغرافيون القدامي والحدّاث في وصف مدينة سنجار وتعداد محاسنها وجمال موقعها وطيب مناخها، وصفاء اديمها، وكثرة بساتينها وعذوبة مائها ووفرة ينابيعها وانهارها، واتساع سهولها وتنوع خيراتها. فكل ذلك كان قد ترك اثره في حياة سكانها من جهة، ولفت انظار الملوك والامراء والقادة الحليين منهم والاجانب الغزاة على مر تاريخها من جهة ثانية. فالملوك اتخذوها مصيفاً ومشتى. فاخلدوا فيها الى الراحة والسكينة. والعامة والخاصة من اهلها كانوا يقضون فراغ ايامهم في قصد منتزهاتها من حدائق وبساتين وسفوح جبال وضفاف انهر، خاصة في اوقات الربيع حين تزهو الارض ويطيب الهواء وتصبح الطبيعة فيها فرجة للناظرين. سيا وان اهلها كانوا - كما علمنا من سياق البحث -على غنى ويسر تجليا في اكثر الاحيان من خلال ما شيدوه من حمارات حسنة، وقصور مزخرفة وهياكل وقلاع الى غير ذلك مما اورده السبط ابن الجوزي، والقزويني والقرماني وامثالهم. وما نقله عنها الرحالة المسلمون والاجانب عبر زياراتهم لها. كما ان انتشار الاديرة ومراقد الائمة والشيوخ في تلك الربوع، والتي اختيرت لها المواقع الشهيرة المشرفة، والتي احيطت بالحدائق ذات الرياحين الغناء، كان من الاسباب التي دفعت بالسكان الى قصد تلك الاماكن للترويح عن النفس والتنزه من جهة وللزيارة والعبادة من جهة ثانية (١). حتى ان تلك

<sup>(</sup>١) ذكر الدملوجي في بحثه عن اليزيدية، ص ١٨٦، ان مرقد الشيخ شرف الدين الكائن على جبل سنجار، كان في موقع هو غاية في الروعة والجال حيث تحفه الاشجار الوارفة، وتجري حوله المياه الزاخرة، وان اليزيديين كثيرا ما كانوا يصنعون له (جماعية) يجتمع فيها الالآف منهم ومن المسلمين وذلك في يوم ٢٠ - ٢١ من شهر تموز الشرقي من كل سنة. تقام فيها الصلوات ثم احتفالات المرح واللهو من غناء ورقص وما شابه ذلك من عادات المواسم.

الاماكن نفسها ربما كانت في كثير من الاحيان ملجاً وملاذا للصالحين والزهاد والوعاظ واهل العلم يقصدهم العامة والخاصة للتفقه تارة ولحل ما اشكل عليهم من امور دينية ومدنية تارة اخرى، ولتلقي العلم والمعرفة احيانا.

ومن المعتقد ان كثرة الاديرة وانتشارها في سنجار وضواحيها، وما تحيط بها من اراض اختصت اكثرها بزراعة الكروم كان سبباً في ارتياد القوافل التجارية لجلب الخمور منها ومن ثم بيعها في مناطق اخرى. فصناعة الخمور وبيعها وما ينتج عن ذلك من ارباح تعود الى جيوب السناجرة من جهة، واعتياد الافراد على تناول تلك الخمور في مناسباتهم واحتفالاتهم - التي كثر الحديث عنها - لدليل اكيد على الطابع الخاص الذي تميزت به حياة السناجرة الاجتاعية والذي غلب عليه الميل الى اللهو والترف والرفاهية.

اما بالنسبة الى اعياد مدينة سنجار. فبالاضافة الى مواسم الزيارات والمناسبات التي كان يقوم بها اليزيديون الى مراقد الائمة واضرحة الاولياء وما يجري اثناءها من طقوس وعبادات وما يتبع ذلك من مظاهر الفرح والابتهاج – تماما كها هو عليه الحال عند الطوائف الاخرى – فقد كان للسناجرة على اختلاف مذاهبهم اعياد ومناسبات اخرى كثيرة.

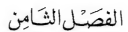
واذا استثنينا من تلك اعياد النصارى والمسلمين المعروفة لدينا. فإن اعياد اليزيدية تبقى هي الاكثر عدداً والاوضح تنوعاً. ولدى التعرف الى مراسيم تلك الاعياد، يتضح لنا ان اكثرها قد اخذ عن الاسلام والمسيحية مع تغييرات ادخلت لتتوافق وواقع المذهب اليزيدي.

فاليزيديون يقدسون يوم الجمعة ، ويعيدون عيد الفطر وعيد الاضحى.

و يحتفلون بليلة القدر. وقد اقتبسوا عيد البيلندى وعيد خضر الياس من النصارى اسوة بالمسلمين (١).

<sup>(</sup>۱) عيد البيلندى او البيرنده، هو بعرف اليزيدية عيد ولادة الملك (يزيد)، وهو مجوسي مجميع مظاهره، ففيه يخبر اليزيديون الخبر على شكل آلات الحراثة في التنانير ويوزعونه على الفقراء، وفيه يغدقون الطعام على ثيرانهم الخصصة للفلاحة، ويوقدون النار في منازلهم ونواديهم، والنصارى (اليعاقبة) يجرون على مثل هذه القاعدة في ولادة المسيح.

ومن اعياد اليزيدية في سنجار ايضا نذكر: عيد الاموات - عيد الجهاعية، وذكر عنهم انهم يحيون ليلة القدر بدون صلاة، اذ يشترطون ان تكون الصلاة في هذه الليلة في مرقد الشيخ عدي. الدملوجي، اليزيدية، ص ١٩١ - ١٩٧ ».



الحياة العلمية والفكرية في مدينة سنجار

اولا - النسبة الى سنجار (سنجاريو مدينة سنجار)

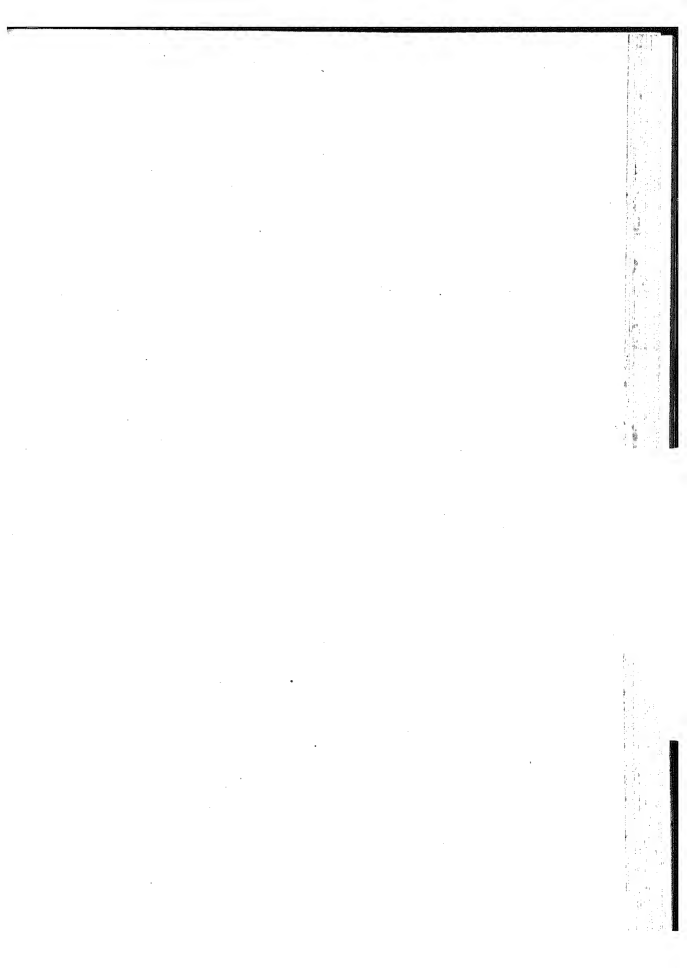
ثانياً - تاريخ الحركة العلمية والفكرية في مدينة سنجار

ثالثاً - الاعلام المسلمون السنجاريون

رابعاً - الاعلام غير السنجاريين الذين دخلوا سنجار بداعي القضاء - التدريس - طلب العلم.

خامساً - مدارس سنجار،

سادساً - خانقاوات سنجار.



## الحياة العلمية والفكرية في مدينة سنجار

### اولا - النسبة الى سنجار (سنجاريو مدينة سنجار):

قبل البدء بالكلام على الحياة العلمية والفكرية ومؤسساتها واعلامها في مدينة سنجار عبر تاريخها، علينا ان نشير الى ان غالبية من يعرفون بنسبة السنجاري ينتسبون الى مدينة سنجار الواقعة في الجزيرة الفراتية – موضوع مجثنا – وهذا بعض ما ذكرته كتب الانساب عن هذه التسمية:

- السمعاني في الانساب قال: « . . السنجاري: هذه مدينة بالجزيرة يقال لها سنجار بكسر السين وسكون النون وفتح الجيم والراء . . . خرج من هذه البلدة جماعة من الحدثين قديماً وحديثاً . . . » (وقد ذكر بعضهم).
- وابن الاثير في اللباب افاد: « ...السنجاري: هذه النسبة الى سنجار وهي من بـلاد الجزيرة.. نسب اليهـا كثـير من العلماء قـديـاً وحديثاً ... »(٢) ، (وقد اتى على ذكر بعضهم).
- والسيوطي في لب اللباب اوضح فقال: « ... السنجاري: بالكسر والسكون وجيم الى سنجار مدينة بالجزيرة »(٣).

<sup>(</sup>١) السمعاني، الإنساب، ٧: ١٥٩ - ١٦٠.

<sup>(</sup>۲) ابن الأثير، اللباب في تهذيب الانساب، ١: ٥٦٨ - ويقول ياقوت في معجم البلدان: «... سنجار مدينة مشهورة من نواحي الجزيرة... خرج منها جماعة اهل العلم والأدب والشعر... »، ٣: ٣٦٢. ويقول في المشترك ان هذا الاسم تحمله ايضا قرية في نواحي مصر وهي من كور النستراوية (ص ٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) السيوطي، لب اللباب، ص ١٤١.

وبعد، فإن نسبة السنجاري او كل من يكنى بها هو منسوب الى سنجار التي هي في الجزيرة، وذلك لأن كتب الانساب والتراجم اكدت على ذلك والمحت الى ان السناجرة الذين اوردت اساءهم من علماء وفقهاء ومحدثين وخطباء ورواة وما شابه ذلك كانوا في حركة تنقل دائم بين مدينة سنجار وسائر مدن العراق والشام ومصر، اما بداعي التدريس والخطابة والافتاء، واما بداعي الترود بالعلوم والمعارف الدينية منها والدنيوية، واما بداعي القضاء وتسلم المناصب في الدولة الاسلامية كالوزارة وغيرها(۱). ومن المرجح ايضاً أن نسبة السنجاري هذه كانت قد اطلقت على كل الذين كانوا قد عاشوا في مدينة سنجار سواء الاصليين منهم او الدخلاء المقيمين.

<sup>(</sup>١) السبكي، طبقات الشافعية الكبرى، ٨: ١٤٣٠

# ثانياً - تاريخ الحركة العلمية والفكرية في مدينة سنجار:

لكي تكون دراسة الحياة العلمية والفكرية في مدينة سنجار كاملة وواضحة، علينا ان نعود بالمدينة الى عصورها الميلادية الاولى. ومن ثم نتدرج الى ان ندرك عصورها الاسلامية المتلاحقة، ولو كان ذلك بإيجاز. فمن المعلوم ان الحلايا الاولى لدور العلم ومعاهده كانت تتمثل انذاك بالاديرة والكنائس، حيث انشئت في داخلها المدارس بعلومها وانظمتها وحيث احتشد بين جدرانها المئات من المتعلمين والمصنفين والشعراء، وان تواريخ الديور او الكنائس تبدو زاخرة باخبار هؤلاء، وحافلة باسهاء العديد منهم، واذا كانت مدارس هذه المؤسسات الدينية قد اقتصرت في الاجيال المتقدمة على تعليم اللغة الآرامية وآدابها، وعلى دراسة الكتب المقدسة وتفسيراتها، وسير اباء الكنيسة الاولين، ومدارج الحياة الرهبانية، فإنها سرعان ما توسعت آفاقها، في ايام الدولة العرامية وبخاصة الدولة العباسية ونهضتها، فتناولت مناهجها عدا اللغة الارامية، اللغة العربية واليونانية والفلسفة والتاريخ، والعلوم الرياضية والطب. ونبغ في هذه الجالات اعلام كبار لا تزال امهات الكتب تحفظ بأسمائهم (۱).

وسنجار كغيرها من مدن الجزيرة الفراتية، كانت قد غلبت على اهلها الديانة النصرانية الى ما بعد الفتح الاسلامي. ولهذا فقد شهدت هذه المدينة المزيد من بناء الاديرة والكنائس التي انتشرت في داخلها

<sup>•</sup> انتمشت اللغة الارامية من القرن الثاني الى القرن السابع الميلادي (الاول الهجري)، حيث تكلم بها العام والخاص وبلهجة واحدة من شواطئ الفرات ودجلة الاعلى الى شواطيها السفلى، ويقول ادى شير بهذا الصدد: « ... ان آداب اللغة الارامية قد ازدهرت في الاجيال ٥ و ٦ و ٧ مسلادية، وكان مركزها اورهاي (الرها) ونصيبين والمدائن، وشيدت المدارس في المدن الأخرى، وفي اغلب الاديرة، وظهر علماء كثيرون كتبوا في كل فن، في الألهيات وتفسير الكتاب المقدس وامثال ذلك، «تاريخ كلدو واثور، ٢: ٢٦٩ »،

<sup>(</sup>١) الصائغ، تاريخ الموصل، ٣: ١٢٠ (حاشية) - لمزيد من المعرفة انظر: كتاب الرؤساء لمؤلفه توما اسقف المرج - كتاب الديوره (العفة) لصاحبه ايشوعد ناح.

واطرافها وقام بالامر فيها نخبة من الرهبان والاساقفة كنا قد نوهنا باسمائهم فيما سبق. هؤلاء مثلوا النواة الاولى للحياة العلمية في المدينة، وعلى ايديهم تعلم ابناؤها الاوائل وتثقفوا دينياً ودنيوياً، وبرز منهم فيما بعد اعلام في عدة مجالات.

ودخل الاسلام مدينة سنجار، وتكونت فيها جماعة اسلامية عاشت جنباً الى جنب مع الجهاعات النصرانية، وطبق مسلمو سنجار مبادىء وتعاليم الدين الاسلامي ارشدهم في ذلك علماء منتدبون من القيادة الاسلامية في الجزيرة، ومن ثم اصبح جامع سنجار ومسجدها بحلقاته المتعددة بمثابة مدرسة دينية اسلامية، تخرج فيه الكثير من الرجال الذين كانوا قد اشتهروا في الافاق البعيدة، يثبت ذلك ما نراه من تراجم السناجرة الذين توفر لنا ذكرهم من خلال المصادر والمراجع، عيث نجد ان جلهم كانوا من العلماء والقضاة والفقهاء والمحدثين والقراء والحفاظ والخطباء والرواة والمشايخ والائمة والزهاد، ويؤكد قولنا هذا كل من الرحالة ابن جبير ونظيره ابن بطوطة اللذان زارا سنجار في زمنين مختلفين ومتباعدين حيث التقيا هناك بائمتها ومشايخها، وتحادثا معهم، وهاك ما ذكره الاول قال:

«... ويسكن في احدى الزوايا الجوفية من جامعها المكرم الشيخ ابو اليقظان ... احد الاولياء الذين نوّر الله بصائرهم بالايمان وجعلهم من الباقيات الصالحات في الزمان، الشهير المقامات، الموصوف بالكرامات، نضو التبتل والزهادة، ومن اخلقت جدته العبادة، قد اكتفى بنسيج يده ولا يدخر من قوت يومه لغده اسعدنا الله بلقائه...(١) ».

<sup>(</sup>۱) ابن جبير، رحلة ابن جبير، ص ۲۱۸ - ۲۱۹. كانت الزيارة في الربع الأخير من القرن السادس الهجري وبالتحديد في ربيع الأول من سنة ۵۸۰ هـ/۱۱۸٤م.

وافاد الثاني فقال « ... ومن لقيته بها (بسنجار) الشيخ الصالح العابد الزاهد عبد الله الكردي، احد المشايخ الكبار، صاحب كرامات ...(۱) ».

ولم تقتصر الحركة العلمية في سنجار - في العهود الاسلامية - على العلوم الدينية وانما تعدتها الى العلوم اللسانية ايضاً التي ازدهرت بفضل ما بذله من مساع وجهود حكام الدول المتعاقبة على المدينة واشرافها من عباسيين وحمدانيين وعقيليين واتابكة ومن اعقبهم. فظهرت فيها جماعات من رجال العلم والمعرفة، كانت اكثر وضوحاً في العهود العباسية المتأخرة وعلى الاخص في الزمن الاتابكي الزنكي والايوبي، ولما وصف به ملوك هذه الاسر من ميل الى العلم وشغف به واحترام لرجاله. فالمصادر اوضحت ان هؤلاء الملوك كانوا هم ورجالاتهم ينفقون الاموال الطائلة في سبيل ذلك ، وانهم كانوا يقربون اليهم العالم والشاعر والفقيه ويعظمون منزلته، وربما كانوا يقطعونه اذا وجدوا فيه الخبرة والصلاح. هذا الاهتام كان من اهم عوامل التنشيط للحركة الفكرية حيث كثرت مؤسساتها وتعددت معاهدها. ومن يطالع المصادر التي ارخت لهذه الفترة كالكامل لابن الاثير، والوفيات لابن خلكان، والروضتين لابي شامة وامثالهم يدرك مدى رغبة الملوك الاتابكة والايوبيين في اقامة المدارس والربط والبيارستانات وكل ما له صلة بالعلم والتعليم والثقافة، وان انشاء هذه المؤسسات لم يكن حكرا على مدينة دون اخرى وانما شمل وعم كل مدن المملكة في ذلك الوقت.

لقد شارك هؤلاء الملوك انفسهم في اقامة مثل هذه الدول ونسبوها اليهم، وذكر ان أول ما كان يفعله الواحد منهم هو ان ينشىء مدرسة

<sup>(</sup>١) ابن بطوطة، رحلته، ١: ١٥٨ - كانت الزيارة في مطلع القرن الثامن الهجري، الرابع عشر الميلادي.

باسمه ويجهزها بالأوقاف والجرايات، ويعين من المدرسين والنظار والخدم وسواهم.

هذه الحركة التي واصلت تقدمها وازدهارها في الزمن الأتابكي ومن ثم الأيوبي، سرعان ما تعثرت وانحسرت وخمدت وتضاءل عدد روادها والمشتغلين بها وذلك في العهد المغولي والعهود التي تلته، لأن الذين بسطوا سلطانهم على المدينة في هذه العهود كانوا غرباء عنها من مغول وتماليك وتركان واعاجم كان همهم الأول والأخير هو بسط النفوذ واكل الخيرات والاستفادة من الموقع، ورغم ذلك فان المصادر ما زالت تحمل بين طيات صفحاتها اساء رجال أعلام كانوا قد ظهروا انذاك. وان هؤلاء بذلوا جهودا في سبيل احياء الحركة العلمية والأدبية ومواصلتها وانتعاشها، يشهد على ذلك ما تركوه من تصانيف ومؤلفات في شتى نواحي المعرفة نما سيتضح لنا من خلال ما سنورده من تراجم بعضهم.

### ثالثاً - الاعلام المسلمون السنجاريون:

۱ - الاعلام الدينيون المرجح كونهم سنجاريين أصلاً ومنشأ: ومن بين هؤلاء نذكر:

-نصر بن علي بن عبد الملك السنجاري. ذكر انه من رواة الحديث، روى عن معمر بن محد بن عبد الله بن ابي رافع. روى عنه ابو القاسم سلمان بن احد بن ايوب الطبراني. قيل انه سمع منه بمدينة سنجار في سنة ثمان وسبعين ومائتين (١).

- عبيدة بن حسان بن عبد الرحمن العنبري السنجاري: قيل انه من رواة الحديث. قال فيه السمعاني في الأنساب عن ابي حاتم بن حيّان، قال: هو من اهل سنجار، روى عن الزهدي وعن يحي بن سعيد الأنصاري وقتادة. روى عنه خالد بن حيان الرقي وابن اخيه عمرو بن عبد الجبار بن حيان.

- مروان بن محمد السنجاري: ذكر انه من رواة الحديث. روى عن مسلم بن خالد الزنجي. روى عنه أهل الجزيرة منهم: محمد بن عبد عيسى النصيبي الداري وغيره (٣).

- محمد بن جبير ابي بكر السنجاري: قيل انه من رواة الحديث (٤).

- ابو سعد ابراهيم بن عبد الرحمن بن عبد الله السنجاري المعروف بالمؤذن، ذكر انه كان قد سكن ميافارقين، وانه من رواة الحديث، روى عن جده محمد بن جبير ابى بكر السنجارى، روى عنه ابو العز

<sup>(</sup>١) السمعاني، الانساب، ٧: ١٦٠ - ابن الأثير، اللباب في تهذيب الانساب، ١: ٥٦٨.

المقصود بالاعلام الدينيين هم المشايخ والأثمة والفقهاء والمحدثين والزهاد والقراء والحفاظ والرواة والخطباء (خطباء المساجد) – والمدرسين. وقد اعتمدنا على التسلسل الزمني في سرد اخبارهم.
 هذا ونلفت انتباه القارئ الى ان السبب في عدم ورود سنة الولادة او الوفاة لبعض هؤلاء الاعلام او لغيرهم بمن سيأتي ذكرهم فيا بعد ، او العصر الذي عاشوا فيه، يرجع الى اغفال المصادر لذلك.

 <sup>(</sup>٣) (٣) - (٤) - السمعاني، الانساب، ٧: ١٦٠ - ابن الأثير، اللباب في تهذيب الانساب،
 ١: ١٥٥٠.

محمد بن علي بن محمد البستي . كانت وفاته في حدود سنة خسمائة هجرية/١١٠٧ م  $^{(1)}$  .

- ابو سعيد عمروبن هاشم السنجاري ثم الجزري. قيل روى عن جماعة وروي عنه (٢).

- عبد العزيز بن هبة الله بن الخطيب السنجاري وولده محمد . ذكر ان الخطابة في سنجار كانت فيها وذلك في أواخر القرن السادس الهجرى (٣).

- الشيخ جمال الدين ابي عبد الله محمد بن عبد الباقي ابن الصفار السنجاري: قيل انه كان من القراء الجيدين (1).

- فخر الدين ابو سعيد عبد العزيزبن عبد الله بن البهلوان السنجاري وولده زين الدين عبد الله وكانا من القراء والمحدثين (٥). اشتهرا في النصف الثاني من القرن السابع الهجري، الثالث عشر الميلادي.

- ابو بكربن ايوببن يعقوب السنجاري: ذكر انه كان محدثا ومؤدباً. قال فيه صاحب الدرر: « .... كان نزيل دمشق، رجلا صالحا، سمع على ايوب البقاعي وابن ابي اليسر. كان يعرف بالخيوطي، يؤدب

<sup>(</sup>١) السمعاني، الانساب، ٧: ١٦٠ - ابن الأثير: اللباب ١: ٥٦٨.

<sup>(</sup>٢) السمعاني، الانساب، ٧: ١٦٠ - ذكره ابن الاثير في اللباب تحت، اسم ابو سعيد عمرو بن الحسين بن يعمر السنجاري (١: ٥٦٨).

<sup>(</sup>٣) ابن الفوطي، تجمع الاداب في معجم الالقاب، ج٤ ق٣، ص٢١٤.

<sup>•</sup> تاج الدين عبد القادر بن السنجاري. ذكره النعيمي في الدارس الا انه لم يشر الى الزمن الذي عاش فيه ولا الى سنة وفاته وجلة ما قاله عنه: وصل دمشق واقام فيها ودرس بمدارسها وخاصة المدرسة الزنجيلية (الزنجارية) التي انشأها عز الدين الزنجيلي والتي موضعها خارج باب توما (١: ٥٣٠).

<sup>(</sup>٤) ابن الفوطي، عجمع الاداب في معجم الألقاب، ج٤، ق٣، ص٢١٤.

<sup>(</sup>٥) ابن الفوطي، مجمع الاداب في معجم الألقاب، ج٤، ق٣، ص٢١٤.

الأطفال بالجامع، مات في شوال من سنة ٧٠٧هـ(١).

- احمد بن محمد بن احمد البكري المعروف بابن الشريشي العباسي الشافعي، شيخ دار الحديث الأشرفية بدمشق. ومدرس الناصرية ترشح لقضاء القضاة بالشام، كان ذا هيبة وشكل، ولد بسنجار سنة ثلاث وخمسين وستائة هجرية. قيل انه توفى بالكرك في سنسة وخمسين وستائة هجرية. قيل انه توفى بالكرك في سنسة ١٣١٩هـ/١٣١٩م (٢).

- محمد بن محمد بن احمد السنجاري الكاكي الحنفي الملقب بقوام الدين: ذكر انه كان فقيها اصوليا. قدم القاهرة واقام فيها مدة ثم انتقل الى ماردين وادّب ودرّس في جامعها الى حين وفاته في سنة ١٣٤٨هـ/١٣٤٨م. ذكرت له مؤلفات وتصانيف عديدة منها: شرح الهداية المسمى بمعراج الدراية، وعيون المذهب في فروع الفقه الحنفي (٣).

- محمد بن ابي السنجاري (محيي الدين): كان مؤذنا بالمسجد النبوي، درس الفقه على مذهب الحنفية. وصف بأنه كان حسن الصوت في التأذين. كثير السعي في قضاء حاجات الناس، حسن الأخلاق، دين ورع، مات في حدود سنة ٧٥١هـ/١٣٥٠م،

- محمد بن ابراهم بن ابي بكر بن ابراهم السنجماري: ثم الاسكندرية في الاسكندرية في السكندرية في الوائل سنة ٧٥٩ هـ/١٣٥٨ م (٥).

<sup>(</sup>١) ابن حجر العسقلاني، الدرر الكامنة، ١: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) ابن شاكر الكتبي، فوات الوفيات، ١: ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) عبر رضاً كحالة، معجم المؤلفين، ١١: ١٨٢.

<sup>-</sup> حاجى خليفة، كشف الظنون، ٢: ١١٨٧.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر العسقلاني، الدرر الكامنة، ٤: ٣١.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر المسقلاني، الدرر الكامنة، ٣: ٣٨٨ - ذكره الزركلي في الاعلام باسم عمد بن ابراهيم السنجاري وقال انه توفى في سنة ٧٤٩هـ/١٣٤٨م. «٣٠٧٣».

- الشيخ شجاع الدين ابي بكر السنجاري: امام ومحدث، كانت وفاته في سنة ٧٩٠ هـ/١٣٨٨م (١).

# ٢ - الأعلام الدينيون المرجح كونهم سنجاريين بالاقامة:

- ابن الحكاك، ابو على الحسن بن محمود الخجندي الأصل، الموصلي المولد، السنجاري المنشأ. قيل: تولى اشراف ديوان سنجار في أيام عاد الدين زنكي مودود (بن زنكي بن آق سنقر). كان شيخاً طريفاً، شيعي المسنده ب، فيه ادب قال الشعر، توفي في سنة أربع وستائة هجرية/١٢٠٧م عن ثلاث وثمانين سنة (٢).
- شرف الدين السنجاري، احمد بن عثمان بن عمر المجدلي المعروف بالسنجاري: مولده بالمجدل في سنة ٦٢٥ هـ/١٢٢٨م، لقب بشرف الدين. كان امام الجامع الأزهر بالقاهرة، تصدر للنحو في جامع الأقمر يقرىء الفية ابن معطي ويتغالى في معرفتها. قيل انه كان يقول الشعر وله اشعار جيدة ".
- ابراهيم بن ابي بكر بن ابراهيم بن ابي بكر بن اساعيل بن محمد البرلسي ، ثم السنجاري. ذكر انه كان من المشتغلين بالعلم وغلب عليه الصلاح. كان صاحب كرامات وله خوارق. مات في حدود سنة ٧١٩ هـ/١٣٢٠ م .
- حسن بن محمد بن سرسق المارديني السنجاري: كان يلقب ببدر الدين. قيل انه كان وجيهاً في قومه وعصره. وكانت له حرمة

<sup>(</sup>١) الدملوجي، اليزيدية، ص ١٤٨١

٢) ابن الساعي الخازن، الجامع الختصر في عنوان التواريخ والسير، ٩: ٢٥٦ و ٢٥٨ و ٢٥٨.

<sup>&</sup>quot;) الصفدي، الوافي بالوفيات، ٧: ١٧٩ - ١٨٠٠

<sup>(</sup>٤) ابن حجر العسقلاني، الدرر الكامنة، ١: ٢١.

البرلسي: نسبة الى برلس: بفتحتين وضم اللام وتشديدها، بليدة على شاطىء نيل مصر قرب البحر من جهة الاسكندرية. «ياقوت، معجم البلدان، ١٠: ٤٠٢»

وكرامات. مات في سنة ٧٧٥هـ/١٣٧٣م بعد ان عمر طويلاً (۱).

- نجم الدين السنجاري النقيعي : هو ابن سلامة بن شبيب النقيعي . حنفي المذهب . فقيه فاضل اديب . قيل انه صنف كتابا في الجدل واصاب فيه . ذكره ابن شداد باسم نجم الدين مسلم بن سلامة . وقال انه استدعي من سنجار الى حلب ليدرس بالمدرسة الشاذ بحتية وقال انه استدعي من سنجار الى حلب ليدرس بالمدرسة الشاذ بحتية وقال انه استدعي من سنجار الى حلب ليدرس بالمدرسة الشاذ بحتية وقال انه استدعي من سنجار الى حلب ليدرس بالمدرسة الشاذ بحتية الى قبل سنة ١٣٩٨م (١٠).

- محمد بن عبد القادر بن عمر ، الملقب بالنجم السنجاري الشافعي . ذكر انه شيرازي الأصل ، واسطي المولد ، سنجاري المنشأ . يعرف بالسكاكيني . ولد ما بين سنة ٧٥٧ و ٧٦٠هـ . قيل انه كان نزيل الحرمين ، تبحر في القراءات ، وارتحل في طلب العلوم حتى غدا عالما فقيها ادبيا . وصف انه كان متواضعا حريصاً على نفع الناس والطلبة ، اخذ عنه الكثيرون (٥) . ترك النجم مؤلفات وتصانيف كثيرة وذكر منها : تكملة حرز الأماني للشاطبي ، تخميس قصيدة البردة ، تيسير الشدة ، بلوغ المراد في تخميس قصيدة بانت سعاد (١) .

<sup>(</sup>١) ابن حجر العسقلاني، انباء الغمر بابناء العمر، ١: ٨٤ - ٨٥.

<sup>(</sup>٢) ابن قطلوبغا، تاج التراجم، ص ٧٧ - الدملوجي، اليزيدية، ص ٤٨١.

<sup>(</sup>٣) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج١، ق١، ص١١٣٠.

 <sup>(</sup>٤) ابن قطاوبغا، تاج التراجم، ص٧٧.

<sup>•</sup> النقيعي: نسبة الى قرية النقيعية من قرى سنجار وقريبة منها. «الدملوجي اليزيدية، ص ٤٨١ ».

المدرسة الشاذ بحتية: انشأها الأمير جمال الدين شاذ بخت الخادم الهندي الاتابكي، الذي اناب عن نور الدين محمود بن زنكي بحلب، «ابن شداد، الاعلاق، ج١، ق١، ص١١٣ ».

<sup>(</sup>٥) السخاوي، الضوء اللامع، ١٠ ٦٧ - ٦٨.

<sup>-</sup> عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، ١٠٠: ١٨٢. (٦) البغيادي (اساعيل باشا)، انضاح الكنما، في النبل على

<sup>(</sup>٦) البغدادي (اساعيل باشا)، ايضاح المكنول في الذيل على كشف الظنون، ص ٣٤٣.

<sup>-</sup> البغدادي، هدية العارفين، ٢: ١٨٩. وكان الدملوجي قد اورد في كتابه المسمى «اليزيدية، ص ٤٨٠» اسمين لعلمين دينيين آخرين قال انها ظهرا في سنجار واشتهرا وها:

<sup>-</sup> ابو سعيد احمد بن عبد الجليل محد ، صاحب كتاب « الاختبارات واحكام الاشارات، في علم النجوم.

ابو سعيد الاربلي، صاحب كتاب «الابانة في علم الحديث. كان قد توفى في سنة اربعين واربعائة هجرية الموافقة لسنة ثمان واربعين والف ميلادية.

٣ - الأعــــلام النحويون واللغويون والشعراء والقضــاة السنجاريون أصلاً وبالاقامة:

#### أ - النحويون واللغويون:

- علم الدين ابو البركات محمد بن عبد السلام ... بن الخطيب السنجاري: ذكر ان الخطابة بسنجار كانت في آبائه واجداده . درّس بالمدرسة العقيلية باربل . كان على صلة بالأمير مظفر الدين كوكبري (صاحب جزيرة ابن عمر) وله حظوة عنده ، استعمله رسولاً الى أمراء النواحي والى دار الخلافة في بغداد ، قيل أنه تولى في وقت من الأوقات من القضاء علطية . كان أديباً شاعراً ، توفي في سنة منصب القضاء علطية . كان أديباً شاعراً ، توفي في سنة ١٢٢٢ م (۱)
- محمود بن الحسين السنجاري: الملقب بركن الدين ابو القاسم: كان رجلا فاضلاً اديباً ، خطيباً ومن آثاره: نشد المثل السائر وطي الفلك الدائر. توفي في حدود سنة ٦٥٠ هـ/١٢٥٢ م
- طاهر بن ابراهيم السنجاري: اكتفت المراجع بالقول انه صاحب كتاب الإيضاح لبنية الاصلاح في حفظ الصحة (٣).
- قوام الدين ابو بكر عبد الله بن ابراهيم بن محمد المعروف بالقنواتي السنجاري: كان اديبا ومحدثاً. ذكر ابن الفوطي فقال: «... حدثني عنه الشيخ جمال الدين ابو عبد الله محمد بن مكي الربعي السنجاري النحوي قال: هو اديب فاضل له شعر حسن، باق في سنجار

وكسدت افنيه بين العسض والقبل لوَرْدِ وَجُنَيِّسهِ من شدةِ الخجسل

<sup>(</sup>١) ابن الفوطي، مجمع الاداب في معجم الالقاب، ج٤، ق١، ص٦٢٣ - ٦٢٣، هذا وكان ابن الفوطي قد ذكر شيئاً من شعره ومنه:

لــا اغرت على ريحـان عارضـه صــاغ الحيـاءُ عقوداً درّها عَرَقٌ

<sup>(</sup>٢) عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، ١٢: ١٥٩٠.

وانشدني له شعراً (١) ». عاش في أواخر القرن السابع الهجري.

- الشيخ جمال الدين ابو عبد الله محمد بن مكي الربعي السنجاري النحوي (٢). وهو من ابناء أواخر القرن السابع الهجري. قيل انه وزر للملك الصالح ابن الملك المنصور سلطان ماردين (٢).

- عز الدين القاسم بن عبد الكريم بن الخطيب السنجاري (توفي في اوائل القرن الثامن الهجري). قيل انه من بيت عرف بالعلم والخطابة والتدريس والتقدم بسنجار، وعز الدين هو واسطة قلادتهم فضلاً وادباً وعلماً. ذكره ابن الفوطي فقال: « ... هو حسن الأخلاق، كثير السخاء، دائم التحصيل والاشتغال<sup>(2)</sup>.

- الشيخ صفي الدين السنجاري: وصفته المصادر انه كان عالما فاضلاً ، الا انه كان ضريراً. تنقل في البلاد واشتغل بالتدريس واقام بدمشق ودرس عدارسها ومنها المدرسة الشبلية البرانية (٥). وكان من ابناء القرن السابع الهجري.

- محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن محمود السمرقندي: السنجاري الحنفي فقيه واديب ومدرس، وذكر ان اصله من سمرقند. واختلف في مكان ولادته. فقيل بسمرقند او بسنجار. اقام بماردين يفتى ويدرس

ولائم لامنني في يوم بينهم وقد بكيت دما من دمعي الجاري قلت اعتبر بمصابى بعد بعدهم ولا تلمنى فرأيي رأي سنجاري.

<sup>(</sup>١) ابن الفوطي، مجمع الاداب في معجم الالقاب، ج٤، ق٤، ص٧٩٣. ومن شعره:

<sup>(</sup>٢) ابن الفوطي، مجمع الاداب في معجم الالقاب، (نفس المصدر)، ج٤، ق٤، ص٧٩٣.

<sup>(</sup>٣) الدملوجي، اليزيدية، ص ٤٨١،

<sup>(</sup>٤) ابن الفوطى، عجم الاداب في معجم الالقاب، ج٤، ق١، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٥) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٢، ق١، ص٢٢٧. - والمدرسة الشبلية البرانية تعرف ايضا بالشبلية الحسامية نسبة الى بانيها الطواشي شبل الدولة الحسامي في سنة ٢٦٦هـ/١٣٢٩م، وهي تقع خارج مدينة دمشق. «النعيمي، الدارس في تاريخ المدارس، ١: ٥٣٢ه».

وتوفي بها سنة احدى وعشرين وسبعائة هجرية. كانت ولادته في سنة خس وسبعين وستائة هد. له تصانيف منها -: عمدة الطالب لمعرفة المذاهب، وله شعر جيد (١).

#### ب - الشعراء:

- الحسين بن احمد السنجاري، قال ابو الحسن الباخرزي في دمية القصر: انشدني له الشيخ ابو محمد قال: انشدني عز الدين المعالي بجزيرة ابن عمر هذه الابيات:

كفنا وكل لما يلقاه قد ودّع الصبرا عوّا المائلها طورا واندبها اخرى عبرة على الخد تحكي بعد سيرهم القطرا يرى منازل من يهوى معطلة قفرا<sup>(1)</sup>.

ولما بسطنا للوداع اكفنا وقفت على الاطلال ساعة ودعّوا وقلت ولم املك سوابق عبرة كفى حَزَناً للهائم الصب ان يرى

وكانت وفاة الحسين قبل وفاة الباخرزي اي قبل سنة ٤٦٧ هـ/١٠٧٥ م.

- سلامة بن الزّرار السنجاري، كان بعد سنة خسمائة هجرية، كان قد غلب عليه الهجاء، قال يهجو بعض القضاة:

ضاق بحفظ العلوم ذرعا ضيقة كفيه بالايادي قاض ولكن على المعالي والدين والعقل والسداد يعدل في حكمه ولكن الى الرّشا او عن الرشاد (٣).

<sup>(</sup>١) حاجي خليفة، كشف الظنون، ٢: ١١٦٨.

عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، ١٠: ١٥٥.

وذكره الزركلي في الاعلام تحت مادة السنجاري، «٧: ٦٥ ».

<sup>(</sup>٢) الباخرزي، دمية القصر وعصرة أهل العصر، ١: ٣٠٦.

<sup>(</sup>٣) العاد الأصفهاني، خريدة القصر وجريدة اهل العصر (قسم شعراء الشام) ٢: ٠٤٠٠.

- الخطيب ابو الحسن على ، خطيب سنجار ، كان بعد الخمسائة هجرية ، قال فيه العاد الاصفهاني في الجزيرة: « . . ذكروا انه كان فاضلا رقيق الشعر رائعه » ثم اورد له بعضاً من ابياته:

كيف اخون والوفاء مذهبي ام كيف اسلو والوداد ديني يا سادتي لا سلمت من الردى يين من يين في اليمين.

- الرئيس مجد الدين الفضل بن نصر السنجاري. كان قد عاصر العاد الاصفهاني (ت٥٩٧ هـ)(١)، او كان قبله بقليل. ذكره في الخريدة فقال: « ... ذكر انه من اهل الفضل ولكنه قليل النظم. انشدت له اشعار رقيقة »(١).

- الرئيس الياس بن على المعروف بالصفار السنجاري. قال العاد في الجزيرة: «كانت الرياسة بسنجار لم تزل فيهم معمورة بمساعيهم، وسمعت ان هذا الياس ذو فضيلة وفضل ونباهة ونبل ومعرفة وفكاهة وظرف وله شعر يقطر ماء اللطف من رقته، ويزهو نور الحسن من حدقته. انشدني البهاء السنجاري له بدمشق شعراً استجدته. وذكر انه صنف كتاباً في سائر المعاني والاوصاف، واورد اشعار الناس في كل معنى. وضم اليها شعره فا انشدني له قوله:

يا للهوى ان قلبي في يدي رشأ مزنّر الخصر يسبي الخلق بالحدق مستعرب من بني الاتراك ماتركت لحاظه في الهوى مني سوى رمق "")

هذا ويرجح ان الياس بن علي قد عاش في عصر سابق على عصر العاد كما يتضح من النص الوارد اعلاه.

- ابو الفـدا اسماعيـل بن يرنقش السنجـاري العادي، مولى

<sup>(</sup>١) العهاد الاصفهاني، خريدة القصر وجريدة اهل العصر (قسم شعراء الشام) ٢: ٣٩٩.

<sup>(</sup>٢) العاد الاصفهاني، خريدة القصر وجريدة اهل العصر (قسم شعراء الشام) ٢: ٠٤٠٠

<sup>(</sup>٣) الماد الاصفهاني، خريدة القصر (قسم شعراء الشام)، ٢: ٤٠٤ - وذكر العاد ان والد الياس وهو على العصفار السنجاري كان اديبا وشاعرا، له شعر ورسائل، «نفس المصدر »،

عاد الدین زنکی بن مودود بن زنکی صاحب سنجار . قیل انه کان جندياً موصوفاً بحسن السيرة والكياسة والسخاء والادب والفضل. له نظم. فمن ذلك قوله وقد كتب بها الى الملك الاشرف بن العادل الايوبي يعزيه في اخ له مات كان اسمه يوسف قال:

دموع المعالي والمكارم ذرف وريع العلى قاع لفقدك صفصف غدا الجود والمعروف في اللحدثاويا غداة ثوى في ذلك اللحد يوسف فتى خطفت كف المنية روحه وقد كان للارواح بالبيض يخطف سقته ليالى الدهر كأس حمامها وكان بسقى الموت في الحرب يعرف

وذكر ان اسماعيل كان قد توفى شاباً في مدينة الموصل في سنة احدى وستائة هجرية/١٢٠٥ م (١).

- الحسين بن على السنجاري، المعروف بابن دبابا، ويلقب بامين الدولة ، ذكر انه كان مولعاً بحب بلده سنجار فوصفها وصفاً رائعاً. واشتهر بالهجاء وكان هجوه لاذعا<sup>(۲)</sup>.
- ابو الحسن على بن الحسين بن دبّابا السنجاري (ابن امين الدولة). كان يعرف بالفقيه شمس الدين. قيل انه تبادل نظم الشعر مع الشمس الدمشقى "). وكان قد عاش في النصف الاول من القرن السابع الهجري.
- البهاء السنجاري: هو اشهر الشعراء السنجارة على الاطلاق. ذكره صاحب الوفيات فقال: «وهو ابو السعادات اسعد بن يحيى بن موسى بن منصور بن عبد العزيز بن وهب بن هبان بن سوار بن عبد الله بن رفيع بن ربيعة بن هبان السنجاري، الفقيه الشاعر المنعوت بالبهاء. غلب عليه الشعر واجاد فيه واشتهر به وخدم به الملوك واخذ

<sup>(</sup>١) ابن الساعي الخازن، الجامع المختصر في عنوان التواريخ والسير، ٩: ١٦٤ - ١٦٥.

<sup>(</sup>۲) ياقوت، معجم البلدان، ۳: ۲۶۲.

البيض: ويقصد بها السيوف.

 <sup>(</sup>٣) القفطى، المحمدون من الشعراء واشعارهم، ص ٣١٩.

جوائزهم، طاف البلاد ومدح الاكابر، وشعره كثير في ايدي الناس، لم اقف له على ديوان ولم ادر هل دوّن شعره ام لا، ويضيف ابن خلكان فيقول: وجدت له في كتب التربة الاشرفية بدمشق ديوانا في مجلد كبير ومن شعره من جملة قصيدة مدح بها القاضي كهال الدين الشهرزوري: وهواك ما خطر السلو بباله ولانت اعلم في الغرام بحاله ومتى وشى واش اليك بأنه سال هواك فذاك من عذاله يا للعجائب من اسير دأبه يفدي الطليق بنفسه وماله بابي وامي نابل بلحاظه لا يتقى بالدرع حدّ نباله (۱).

وذكره العاد في الخريدة واثنى عليه قائلا: «كان البهاء السنجاري من المتفقهة، له شعر الطيف. انشدني لنفسه بدمشق في مدح القاصي كال الدين الشهرزوري (في سنة ٥٧٠هـ) قال:

من منصفي من ظلوم لج في الغضب يظل يلعب والاشواق تلعب بي . مستعرب من بني الاتراك ما تركت ايام جفوته في العمر من أرب تناسب الحسن فيه غير مكتسب والحسن ماكان طبعا غير مكتسب (٢).

وترجم له ياقوت في معجمه فقال: « ... هو من أهل عصرنا ، كان أولاً فقيهاً شافعياً . ثم غلب عليه الشعر فاشتهر به . وكان احد الجيدين المشهورين به . قدم عند اللوك ، ناهز التسعين . وكان ثقة كيساً لطيفاً فيه مزاح وخفة روح ، له اشعار جيدة (٢) » .

ورد اسم البهاء عند السبكي، في طبقات الشافعية فافاد فيه: «هو شاعر وفقيه، تفقه على ابي القاسم بن فضلان ببغداد، وابي القاسم الجير، وبالموصل على الحسين بن نصر وابي الرضى سعيد بن عبد الله (٤) ».

<sup>(</sup>١) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ١: ٢١٤ - ٢١٥٠

<sup>(</sup>٢) العاد الاصفهاني، خريدة القصر وجريدة اهل العصر. (قسم شعراء الشام)، ٢: ٤٠١.

<sup>(</sup>٣) ياقوت، معجم البلدان، ٣: ٢٦٢ - ٢٦٣،

<sup>(</sup>٤) السبكي، طبقات الشافعية الكبرى، ١٢٩ - ١٣٠٠

وجاء في الكنى والالقاب للقمي: « ... ابو السعادات اسعد بن يحي بن موسى الفقيه الشافعي الشاعر ، غلب عليه الشعر واشتهر به وطاف البلاد ومدح الاكابر (١) ». هذا وكانت ولادة البهاء في سنة ثلاث وثلاثين وخمسائة هجرية/١١٣٩م. ومات في سنة اثنتين وعشرين وستائة هـ/١٢٢٣م بمدينة سنجار (٢).

- احمد بن ابراهيم بن أحمد السنجاري: ذكر انه كان من المتكلمين المجيدين له تصانيف ومؤلفات عديدة كان منها: القصيدة السنية في العقيدة السنية. مات بحدود سنة ٧٤٢هـ/١٣٤١م

ج - القضاة: والى جانب هذه القافلة من اللغويين والنحويين والشعراء فان مدينة سنجار كانت قد انجبت او شهدت مجموعة من مشاهير القضاة، عمن تصدروا مراكز عالية في الحكم والوزارة والادارة في المدينة نفسها او في سواها من مدن الدولة الاسلامية الواسعة وفي عهود مختلفة. ومن بين هؤلاء نذكر:

- عز الدين السنجاري، محمد بن ابي الكرم بن عبد الرحمن الحنفي السنجاري: ولد بسنجار وتنقل بينها وبين حلب ودمشق والموصل. ودرّس بمدارسها وناب الحكم فيها وعلى الأخص في مدينة دمشق قيل زمن قاضي القضاة الجال المصري (٥٥٠ - ٦٢٣ هـ). واستمر العزفي التدريس والقضاء الى وفاته في سنة ست واربعين وستائة هجرية/١٢٤٨م وكان ذلك في دمشق (١).

<sup>(</sup>١) القبي، الكني والالقاب، ٢: ٩٨.

<sup>(</sup>٣) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ١: ٢١٦ - يقول عبر رضا كحالة في حديثه عن البهاء ان مولده كان بدينة اربل وان وفاته كانت بسنجار في حدود سنة ٦٢٦هـ/ ١٢٢٩م. « معجم المؤلفين: ٢: ٢٥٠ ».

<sup>(</sup>٣) عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، ١: ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) ابو شامة، ذيل الروضتين، ص١٨٢٠

<sup>-</sup> Sourdel, D, Les professeurs de Madrassa á Alep aux XII-XIIIèm dáprès Ibn Saddad, Boe. XII(1949).

- بدر الدين الزرزاري، يوسف بن الحسن بن علي ابو المحاسن: قيل انه كان رئيساً جليلاً ممدوحاً موصوفاً بالكرم والرياسة لا ينازع في ذلك. وان الأحوال تنقلت به فكان أول امره بسنجار والبلاد الشرقية في الجزيرة الفراتية. كانت له حظوة ووجاهة عند الملك الأشرف موسى بن العادل الأيوبي. قيل ان الأشرف ولاه القضاء في بعلبك ونواحيها، فكان القضاة هناك نوابه. وكان يكنى في كتاباته ورسائله بأبي العز، له مماليك وحاشية. كما كانت له ابهة الوزراء الكبار لهيبته وحسن زيه.

علمنا انه لعب دوراً في احداث سنجار في زمنه فحفظها من عبث الخوارزمية. كما استطاع جلب هؤلاء الى صف الملك الصالح نجم الدين ايوب ضد خصمه صاحب الموصل بدر الدين لؤلؤ (۱). نعته الذهبي في تاريخه بالوزير الكامل قاضي القضاة وقال انه مات في سنة ٦٦٣ هـ عصر (۲).

وافاد ابن كثير في تاريخه في حوادث سنة ٦٦٣ هـ قال: قال ابو شامة: ان سيرة بدر الدين كانت معروفة في اخذ الرشا من قضاة الاطراف والمتحاكمين اليه، الا انه كان كرياً وجواداً صودر هو واهله (۳).

ونوه به ابن شداد وافاد ان القاضي بدر الدين اشتغل مدرساً في بعض اوقاته ودرّس في عدة مدارس في بلاد مختلفة وكان من بينها المدرسة

<sup>(</sup>۱) اليونيني، ذيل مرآة الزمان، ۲: ۳۳۲ - ۳۳۳.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، دول الاسلام، ٢: ١٣٠ - الرويشيدي، امارة الموصل في عهد بدر الدين لؤلؤ، حاشية ص

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، البداية والنهاية، ١٣، ٢٤٦ حوادث سنة ٦٦٣ هـ.

<sup>●</sup> الفوز السنجاري، لم تشر المصادر الى الاسم الكامل له واكتفى النعيمي في الدارس بالقول التالي: « ... كان قد فوّض ،قضاء القضاة بدمشق، وكان ينوب عنه ابن سني الدولة التفليسي «. « ۲: « ۲۵ ».

الأمينية بدمشق<sup>(۱)</sup>.

- برهان الدين السنجاري الزرزاري، الخضربن الحسن بن علي قاضي القضاة الوزير - اخو قاضي القضاة - بدر الدين السالف الذكر - ولد في سنة ست وعشرين وستائة هجرية/١٢٢٩م، قيل انه ولي قضاء مصر ايام الملك الظاهر بيبرس. ذكره السبكي وقال: انه عمل عليه عند الظاهر حتى عزله وحبسه واهانه، وبقي معزولا فقيراً. كان قد ولي الوزارة أيام الملك السعيد في مصر عندما خلف بهاء الدين بن حنا في سنة ٧٧٧هـ/١٢٧٩م.

عرف عنه انه كان يحسن الى من يسيء اليه وكانت له مكانة ومروءة تامة. يقال انه مات مسموماً وذلك في سنة ست وثمانين وستائة هجرية/١٢٨٧م (٣).

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، (تاريخ مدينة دمشق)، ج٢، ق١، ص٢٣١.

 <sup>–</sup> والمدرسة الأمينية هي من بناء المعروف بربيع الاسلام (نفس المصدر).

<sup>(</sup>٢) السبكي، معيد النعم ومبيد النقم، مقدمة الكتاب (التعريف بالمؤلف واثاره، ص (ص. ق٢).

<sup>(</sup>٣) السبكي، طبقات الشافعية الكبرى، ٨، ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) ابن تغري بردى، النجوم الزاهرة، ١٦٢: ١٦٢ - ١٦٣٠

<sup>•</sup> صور: بليدة بين حصن كيفا وماردين من ديار بكر. (ابن تغري بردى، النجوم الزاهرة، ١٢: ١٦٢).

كان من محاسن الدنيا علماً وديناً وخيراً وكرماً (۱) ». كانت ولادته بسنجار في سنة ٧٢٢هـ/١٣٢١م ووفاته بدمشق في سنة ٨٠٠ هـ/١٣٩٨م (٢).

and the second second

<sup>(</sup>١) ابن حجر العسقلاني، انباء الغمر بابناء العمر، ٣: ٤٠٥ – ٤٠٠،

<sup>(</sup>٢) عمر رضحا كحالة، معجم المؤلفين، ٦: ٩٢ - الدملوجي، اليزيدية، ص ٤٨١، ذكره صاحب كتاب كشف الطنون، وقال: ان وفاته كانت في سنة ٧٩٩ هـ/١٣٩٧م، وذكر له كتاب (شروح على الفرائض السراجية المساة بفرائض السجاوندي، وقال ان هذه التسمية للكتاب كانت نسبة الى الامام سراج الدين محمد بن محمود السجاوندي الحنفي، «حاجي خليفة، ٢: ١٢٤٩».

# رابعاً - الأعلام غير السنجاريين الذين دخلوا سنجار بداعي: القضاء - التدريس - طلب العلم:

- القاسم بن الشهرزوري، ابو احمد القاسم بن المظفر بن علي بن القاسم الشهرزوري جد الشهرزوري قضاة الشام والجزيرة والموصل. وكلهم ينسبون اليه. حكم اربل مدةوسنجار مدة. كانت وفاته في سنة ١٨٥ هـ/١٠٩٥ م بالموصل ودفن فيها (١).

- المظفر بن القاسم الشهرزوري، ولي قضاء سنجار في كبره. قيل: اضر قبل موته. وكانت وفاته في حدود سنة ٥٣٦ هـ/١١٤١م (٢).

- العماد الأصفهاني، الشهير بالكاتب. قيل انه دخل سنجار في سنة ٥٦٥ هـ/١١٧٠م وعمل فيها بخدمة الملك نور الدين محمود بن زنكي (٣).

- شرف الدين ابن ابي عصرون قاضي القضاة ، ابو سعد عبد الله ، التميمي ، الحديثي ثم الموصلي ، الفقيه الشافعي من أعيان الفقهاء والفضلاء . ذكر انه قدم سنجار وتولى قضاءها مرتين وتسلم قضاء نصيبين وحران وغيرها من ديار بكر<sup>(1)</sup> . قيل ان الملك نور الدين محمود عزله عن القضاء لتعاطيه اخذ الرشاوى من الناس . ويستنتج مما اورده مخايل السرياني والرهاوي المجمهول ان الملك العادل نور الدين بعد ان تبين له ان شرف الدين هذا كان قد غض الطرف عن هدم المستجدات من العائر والكنائس في منطقة نصيبين لقاء مال تسلمه ، وكان قد امر بذلك ، ساء ظنه به وعزله<sup>(0)</sup> .

(a)

<sup>(</sup>١) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ٤: ٦٨،

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ٤: ٧٠ - السبكي، طبقات الشافعية الكبرى، ٧: ٣٠١.

<sup>(</sup>٣) العهاد الاصفهاني، خريدة القصر، (قسم شعراء الشام)، ٢: ٣٩٩.

<sup>(</sup>٤) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ٣: ٥٣ - ٥٤. - ابو شامة، الروضتين، ١: ١٨٩٠ - الذهبي، العبر في خبر من غبر، ٤: ٢٥٦ حوادث سنة ٥٨٥.

I- Michel Le Syrien, Chronique de... 3: 339- 340

ولد ابو سعد بالموصل في سنة ٤٩٢ - ٤٩٣ هـ/١٠٠ - ١٠٠٩ م، وكان قد اضر قبل موته بعشر سنوات ودفن بإحدى مدارسه التي كان قد انشأها بدمشق وهي المدرسة العصرونية (١). وكان قد انشأ مدارس عدة في اماكن مختلفة ومنها حلب. تفقه عليه جماعة كان من بينهم الفخر بن عساكر وامثاله (٢). وكانت وفاته في سنة خمس وثمانين وخسمائة هجرية/تسع وثمانين ومائة وألف ميلادية.

- محمد بن (بياض) الدمشقي. ولم تشر المصادر والمراجع الى اسم والده او عائلته . ولم يعثر له على ترجمة كاملة الا ما ذكره القفطي ومجمله: « . . . فقيه شافعي مناظر ، اشتغل مدرساً بمدرسة بني يعقوب بسنجار . في اوائل القرن السابع الهجري ، له شعر جيد . هجا القضاة الاكراد الذين استولى امرهم على الأحكام على أرض الجزيرة ومدنها (٢٠) .

- ياقوت الحموي، وقيل الروميّ، افادت المصادر انه وصل الى سنجار واقام بها بداعي العلم والتعلم والتفقه وكان ذلك في حدود سنة ١٢١٩ هـ //١٢١٩ م .

- ابو الفرج عبد القاهر بن نصر بن اسد بن عبسون، قال الزبيدي في تاج العروس: «تولى قضاء سنجار<sup>(٥)</sup> ». ولم يذهب الى اكثر من ذلك ولم يحدد تاريخ توليته.

Anonymi, autoris chronicon..., P: 126.

<sup>(</sup>١) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ٣: ٥٥ - العاد الاصفهاني، خريدة القصر (قسم شعراء العراق)، حاشية ١: ١٢.

۲) النعيمي، الدارس، ۱: ۰٤٠٠.

<sup>&</sup>quot;) القفطي، المحمدون من الشعراء واشعارهم، ص ٣١٩ - ٣٢٠ - ومن هجوه لهؤلاء القضاة هذه الأبيات التي اوردها القفطي ايضا:

يا طالباً حقا يروم خلاصه وخلاصه ميعاده الميعاد لا تطلبن في ذي البلاد بأسرها حقا وكل قضاتها اكراد.

<sup>(</sup>٤) ابن خلكان، وفيات الاعيان، ٦: ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) الزبيدي، تاج العروس، ٤: ١٨٤.

- الشيخ عمر الملقب برشيد الدين الفرغاني. اوضحت المصادر انه عمل مدرساً بسنجار قبل سنة ٦٣١ هـ/١٢٣٤ م. واضافت انه تضايق من صاحبها الملك الأشرف موسى الأيوبي فرحل عنها الى بغداد، ثم قبض عليه ومات في حدود سنة ٦٣١ هـ/١٢٣٤ م (١).

- احمد بن المبارك بن نوفل ، الإمام تقي الدين ابو العباس النصيبي الخرفي. ذكر انه كان اماما عالما فقيها . نحوياً مقرئاً يشغل الناس بالموصل وسنجار ، ودرّس بها مذهب الامام الشافعي . ذكرت له مصنفات عديدة ، وقيل انه مات في سنة أربع وستين وستائة هجرية/الموافقة لسنة ست وستين ومائتين وألف ميلادية (٢).

<sup>(</sup>۱) القرويني، اثار البلاد واخبار العباد، ص ٢٣٦ - ذكره محمد رضا الشبيبي في كتابه (مباحث عراقية في الجغرافية، ١: ١٧٠) فافاد فيه: «هو ابو حفص عمر بن ابي نصر الفرغاني، الفقيه الحنفي، الشيخ الصالح، قدم سنجار، واقام بها مدة، يقرىء عليه في جامعها الفقه والادب، توفى في سنة

<sup>(</sup>٢) السبكي، طبقات الشافعية الكبرى، ١٨: ٢٩ - السيوطي، بغية الوعاة، ١: ٣٩٠.

<sup>•</sup> الفرغاني: نسبة الى فرغانة المتاخة لبلاد الاتراك (القزويني، اثار البلاد، ص ٢٣٦).

<sup>•</sup> الخرفي: نسبة الى قرية خرفه من قرى نصيبين.

#### خامساً - مدارس سنجار:

من المعروف ان التعليم في العصور الاسلامية الاولى كان يجري في حلقات الجوامع والمساجد وفي دور الفقهاء والعلماء ومنازل المحدثين والقرّاء. وان ذلك كان يتناول بصورة عامة العلوم الدينية وبعض مبادىء القراءة والكتابة والمعارف الاخرى. وان الحال على هذا المنوال استمر الى ان كان عهد الوزير السلجوقي نظام الملك الطوسي -وزير السلطان ملكشاه - الذي ذكر عنه انه اول من انشأ مكانا منظماً للتعليم فيا عرف بالمدرسة. واعنى بذلك المدارس النظامية ومنها نظامية بغداد التي انشأها في سنة ٤٥٩ هـ/١٠٦٧م والتي زودها بالمدرسين المشاهير، واوقف عليها الاوقاف الدارة من مال وضياع وخانات للانفاق على المدرّسين والطلبة والخدم على السواء. ومنذ ذلك الوقت انتقل التعليم من الحلقة الى المدرسة ، التي كان قد عمّ بناؤها سائر بلاد المشرق الاسلامي ومنها بلاد الجزيرة وسنجار، حيث كانت تلك النواحي مجال نفوذ السلاجقة واتابكيتهم. والاتابكة هؤلاء كانوا - كما قلنا في السابق - قد شجعوا ظاهرة انتشار المدارس وامور العلم والتعليم واهتموا بها واسهموا بجد في تطورها وازدهارها في اطار الصفة الدينية لمناهجها. فتوزعت مدارسهم كما كان عليه الوضع في المالك المجاورة بين شافعية يقرأ فيها فقه الامام الشافعي. وحنفية تتلى فيها تعاليم ابي حنيفة. وحنبلية كانت لفقه الامام احمد بن حنبل. ومالكية يعطى فيها فقه الامام مالك بن انس.

وكان بعض من هذه المدارس يتناول تدريس مذهبين او اكثر. وكان ابن شداد قد افاد انه كان في مدينة سنجار لزمنه (تكان ابن شداد قد افاد انه كان في مدينة سنجار لزمنه (تكام هـ/١٢٨٥ م) ست مدارس، وجميعها كانت من هذا القبيل دون ان يشير الى غيرها من مدارس الطوائف الاخرى غير السنية (اهل الجاعة). كالشيعة والعلويين والنصارى مثلا. واغلب الظن ان موقف

الايوبيين ومن قبلهم الزنكيين المعادي للشيعة كان يمنع هؤلاء من اقامة مؤسسات تعليمية خاصة بهم اللهم اذا استثنينا عهد بدر الدين لؤلؤ من ذلك.

لذا فإن مؤرخي تلك الحقبة الزمنية، وجلهم من السنة، لم يلحظوها في مؤلفاتهم. والمدارس الست التي كان قد اشار اليها ابن شداد، واكدها المستشرق الفرنسي البحاثة (Elisseeff) في كتاباته كانت كالتالي:

- أ مدرستان داخل سور المدينة وها:
- ۱ مدرسة من انشاء السلطان الشهيد نور الدين مجمود، كان يدرس فيها مذهب ابى حنيفة.
- حدرسة من انشاء الشيخ صدر الدين المعروف بابن الشيخ رئيس سنجار في زمنه وكبيرها وعينها درس فيها مذهب
   الامام الشافعي.
  - ب اربع مدارس خارج سور المدينة وهي:
- ۱ مدرسة من انشاء الامير مجاهد الدين قايماز عتيق (مولى) عاد الدين زنكى الاول، وكانت على مذهب ابي حنيفة.
- ٢ مدرسة من انشاء شمس الدين المعروف بابن الكافي (صاحب ديوان سنجار) كان يدرس فيها المذهبين الشافعي والحنفي.
- ٣ مدرسة من انشاء ام قطب الدين محمد بن عاد الدين زنكي الاول. درس فيها المذهب الشافعي.

عباهد الدين قاياز. ذكره ابو شامة فقال: « ..الخادم الرومي ، الحاكم على الموصل، بني الجامع الجاهدي والمدرسة والرباط والبيارستان بظاهر الموصل على دجلة. ووقف عليها الأوقاف وكانت كثيرة ، بحيث لم يدع في الموصل بيتا فقيرا الا أغنى أهله. كان ديّناً صالحاً عادلاً كرياً... « ذيل الروضتين، ص

مدرسة ام قطب الدين. دفن فيها الملك الفائز ابراهيم ابن الملك العادل الأيوبي، (ابن شداد الاعلاق، ج٣ ق١، ص١٥٧) وقيل ان بدر الدين لؤلؤ أخرجه الى ظاهر المدينة عندما استولى عليها، ودفن عند تربة عزالدين زنكي (احمد بن ابراهيم الحنبلي، شفاء القلوب في مناقب بني أيوب، ص٢٧٥).

على المذهب الحنفي (۱) وهذه المدرسة من انشاء عاد الدين زنكي، وهي على المذهب الحنفية وهذه المدرسة قد اشار اليها ابن الاثير باسم المدرسة العادية الحنفية، واضاف انه شرط ان يكون النظر فيها للحنفية من اولاده دون الشافعية وشرط ان يكون البواب والفراش على مذهب ابي حنيفة وشرط للفقهاء طبيخا يطبخ كل يوم. (۲) استمرت هذه المدارس تمارس التعليم قبل عصر ابن شداد وبعده وان مدارس اخرى قامت الى جانبها وان اغفلت المصادر عن ذكرها في بعض الاحيان، وكان ابو الحسن جمال الدين بن يوسف القفطي المتوفى في سنة ٢٤٦هـ/ ١٣٤٨م قد اشار الى وجود مدرسة سابعة هي:

مدرسة بني يعقوب. ذكر انها كانت عامرة في ايامه. وكان من بين مدرسيها محمد بن (بياض) الدمشقي في سنة 777 - (7).

ويظهر ان الحياة العلمية والفكرية في بلاد سنجار اخذت تنحسر عنها بعد استقرار اليزيدية فيها (اي بعد القرن الثامن الهجري/ الرابع عشر الميلادي) لأن المصادر التي ارخت او كتبت لهذه الفترة، وان اطلعتنا على بعض اساء لرجال تعاطوا العلم ومهنة التدريس والقضاء، فإنها لم تشر الى وجود اية مدارس او معاهد كانت قائمة في المدينة او انشئت فيها خلال ذلك. لهذا وجب الاعتقاد ان مدارس سنجار التي ازدهرت وأعطت في العهدين الاتابكي والايوبي وكانت مقصداً لعشرات بل ولمئات الطلاب والمدرسين، قد اهملت واصابها الخراب وربما اضحت

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ١٥٧٠

Elisséeff, Nur ad Din, PIFD, 1967, P: 934-935. لستشرق «Elisséeff» كان من البحاثين الأوائل الذين اعتنوا في الكشف عن مخلفات الأمم

البحاثة المستشرق «Elisséeff» كان من البحاثين الأوائل الذين اعتنوا في الكشف عن مخلفات الأمم الغابرة خاصة في بلاد الشام والجزيرة فيا يتعلق بمجالات الحياة العلمية والأدبية والثقافية والعمرانية.

<sup>(</sup>٢) أبن الاثير، الكامل، ١٣: ١٣٢ حوادث سنة ٥٩٤ - التاريخ الباهر، ص١٩١.

 <sup>(</sup>٣) القفطي، المحمدون من الشعراء وأشعارهم، ص ٣١٩.

في عالم الدوارس. وامست كغيرها من مدارس الاقطار الجاورة مربطاً للبهائم بعدما كانت معبداً للصائم والقائم، لأن المعروف عن اليزيدية انهم شعب بدائي زراعي لا يلتفت البتة الى امور الحياة الاخرى. وهذا ما اوضحه لنا كوينيه في حديثه عن سنجار في اواسط القرن التاسع عشر الميلادي حيث قال ما ترجمته التالية: « ... وفي سنجار، كما في غيرها من الاماكن اليزيدية، لا توجد اية مدرسة، لأن اليزيديين لا يهتمون بالعلم، ولا نجد بينهم من يحسن القراءة والكتابة »(١).

I, Guinet, V., La Turquie d'Asie, 2: 839-840.

#### سادسا - خانقاوات سنجار:

الى جانب المدارس، قامت في بلاد سنجار - كما في غيرها من الربوع الاسلامية - مؤسسات تعليمية تثقيفية دينية عرفت بالخانقاوات. وهذه كانت قد سارت مع المدارس جنباً الى جنب وبتشجيع من الملوك والامراء واصحاب الامر، وعملت على هداية الناس وتربيتهم وتعليمهم، وازدهرت هذه المؤسسات واشتهرت في العهدين الاتابكي والايوبي، وذكر ان روادها اتصفوا بحسن الاخلاق والانضباط السلوكي الى جانب اشتهارهم بالورع والزهد والتقشف.

ان هذه الخانقاوات لم تكن حكرا على سكان سنجار، وانما كانت مقصداً للواردين الغرباء. وذكرت المصادر انه كان يولى على كل خانقاه شيخ (رئيس) ويوقف عليها الاوقاف للانفاق على من فيها. كما كان يخصص للمنقطعين فيها ارزاق وطعام في كل يوم (١).

ونظراً للتسهيلات التي كان يلقاها رواد هذه المؤسسات فقد كثر الاقبال عليها، وتخرج منها ومن سائر معاهد العلم والمعرفة طائفة من السناجرة ممن عرفوا بالمشايخ والقراء والمحدثين والزهاد والائمة وسواهم من اوردنا اساءهم فيا مضى.

وابن شداد كان قد افاد بوجود ثلاث خانقاوات في زمنه (توفى سنة ٦٨٤ هـ/١٢٨٥ م) بمدينة سنجار وهذه الخانقاوات هي:(٢)

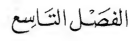
أ – واحدة داخل سور المدينة. قال انها من بناء نور الدين مجود بن زنكى.

<sup>(</sup>۱) المقريزي، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، ج ٤، ص ٣٧٣. ويضيف المقريزي فيقول: ان اول من أنشأ خانقاه في مصر كان السلطان صلاح الدين الأيوبي في سنة ٥٦٩هـ/ ١١٧٤م، عرفت بخانقاه سعيد السعداء، وولى عليها شيخا عرف بشيخ الشيوخ (نفس المصدر).

<sup>(</sup>٢) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ١٥٧.

ب - اثنتان خارج السور.

الاولى: من انشاء نور الدين محمود وكانت مرصدة للغرباء الواردين. الثانية: من انشاء الوزير جمال الدين محمد الاصفهاني.



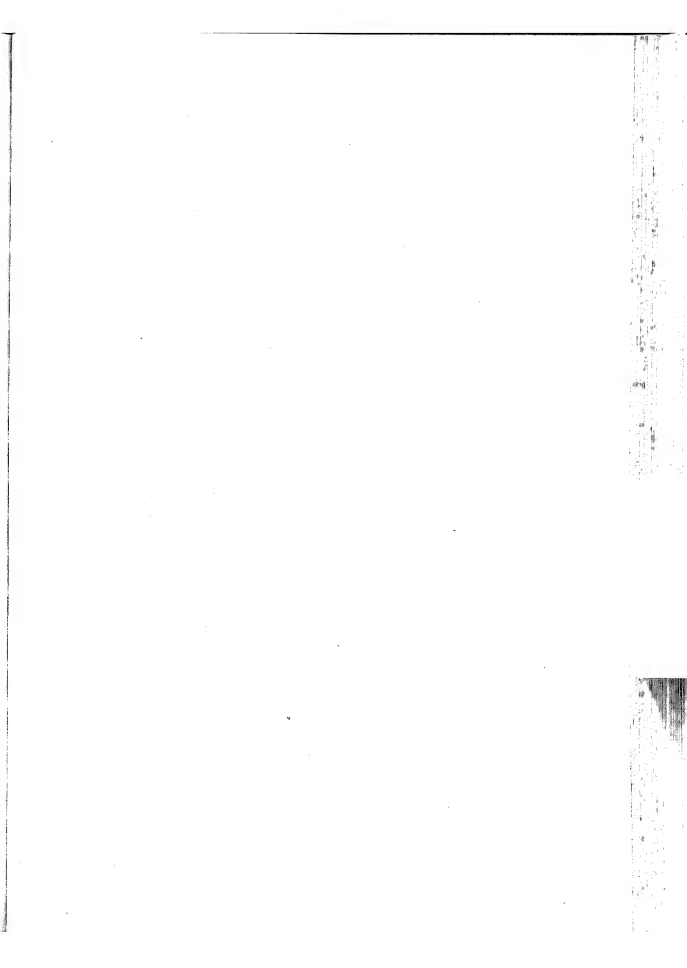
آثار مدينة سنجار وعهائرها

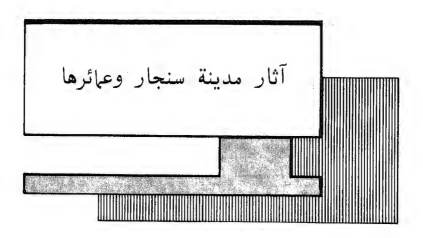
أولا - اثار شعوب عصر ما قبل التاريخ،

ثانياً - آثار رومانية،

ثالثاً - آثار مسيحية.

رابعاً - آثار اسلامية.





## آثار مدينة سنجار وعائرها

أظهرت التحريات الأثرية التي أجراها المنقبون الآثاريون في خرائب مدينة سنجار القديمة، وسنجار العصور الوسطى وجود العديد من الآثار العائدة الى الأمم والدول التي تعاقبت على حكم هذه المدينة، أو امتد نفوذها وسلطانها إليها.

وتسهيلا للبحث فقد وزعنا ما توفر لدينا معرفته من آثار - من خلال المصادر والمراجع - على الأدوار التاريخية التالية.

### أولاً - آثار شعوب عصر ما قبل التاريخ:

- ١ أدوات من حجر الصوان والحجر الاوبسيدي (البركاني) من العصور الحجرية (١).
  - ٢ أدوات فخارية منوعة وجدت في المنطقة بين سنجار وتلعفر (٢).
- ٣ أدوات خزفية ونحاسية وحديدية عثر عليها الاثاري ستيفن لوئيد بين سنجار وتلعفر في المرتفع المسمى (كرى رش). وهذه هي عبارة عن أوعية خزفية وآلات نحاسية ونبال ومدى ذات حد وذات حدين. وأدوات زينة خالية من النقش. كما عثر في المنطقة نفسها في مرتفع آخر يسمى (تل خوشي) على بقايا ابنية وأدوات زينة منقوشة، ذكر منها اناء خزفي عليه حية دابة، اعتقد انه يرتقى الى منتصف الألف الثالث قبل الميلاد (٣).

<sup>(</sup>١) طه باقر ونؤاد سفر، المرشد الى مواطن الآثار، ص ٦٤.

<sup>11-</sup>Behnam. Abu Soof, Sumer 1975, Vol XXXI, Nos I et 11, P: 21. (Y)

<sup>(</sup>٣) الصائغ، تاريخ الموصل، ٣: ٦٣ - ٦٤. مقال مستل من رسالة للاثاري ستيفن لوئيد، بعنوان: تتقيبات الحكومة العراقية في سنجار، نشر في مجلة العراق الاركثولوجية التي ينشرها المعهد البريطاني الاركثولوجي.

<sup>-</sup> Seton Eloyed. Iraq, Gouvernement Soundings in Sinjar, Iraq Voi VII, Part 1, Spring 1940.

2 - تمثال من حجر البازلت - موجود حالياً في المتحف العراقي تحت رقم ٢٠٠٧ مع. كانت قد أشارت اليه مجلة سومر وقالت فيه: «.. هو تمثال خشن الصنع، نقش بطريقة بدائية (لوح رقم ٢ - أ) يمثل شخصاً يبدو كأنه جالس، واضع يده اليمنى قرب فمه. واليسرى على صدره. له وجه مسطح يبرز فيه أنف طويل. جلب من منطقة سنجار من موضع مجهول. ومن الصعب تقدير زمنه. وأضافت المجلة فقالت: ان البعثة البريطانية في حفرياتها في المنطقة نفسها عثرت في سنة ١٩٦٤ م على تمثال مماثل للماح - ٢٣٠٠ معى وجد في الطبقة الثالثة المسماة طبقة نوزي (موقع أثري قرب كركوك). وعلى ذلك يعتقد - والقول للمجلة - بأن التمثال البازلتي الأول يعود الى تاريخ تلك الطبقة الطبقة الثالثة الم

<sup>(</sup>۱) مجلة سومر، سنة ۱۹۹۷، مجلد ۲۳، ج ۱ و ۲، ص ۱٤۱، مقال بعنوان: آثار متفرقة حازها المتحف العراقي في الآونة الأخيرة، بقلم فرج بصمجي.

#### ثانياً - آثار رومانية:

ان آثار العهد الروماني في مدينة سنجار لا تزال بادية للعيان اما ثابتة في مواضعها الأساسية. واما منقولة ومعروضة في باحات المتاحف ودور الآثار. ومن بين تلك الآثار:

۱ - راقم للمسافات: كان قد وجد في ظاهر المدينة على نحو خسة كيلومترات الى الجنوب الغربي منها. وهو مدون باللاتينية من عهد الامبراطور اسكندر سويروس (۲۲۲ - ۲۳۵م) فيه ثبت بالمسافات على الطريق الروماني المؤدي الى المدينة، حيث اعتاد الرومان نصب أمثاله لتبيان المسافات بين المدن الرئيسية (۱).

وتفيد مجلة سومر ان البحاثة الأب الدكتور جان موريس في كان قد قام بدراسة هذا الأثر وقرأ الكتابة التي عليه. فأثبت ان طريقاً يعود اليه هذا الراقم كان قد انشأه الامبراطور الروماني المذكور في سنة ٢٣٢ م وذلك بعد منحه لقب حامي الحقوق العامة للمرة الحادية عشرة، ولقب قنصل للمرة الثالثة.

وكما أسلفنا من قبل - في حديثنا عن طرق المواصلات - فالراقم هذا هو عبارة عن حجرة سمراء بشكل مخروط ناقص ارتفاعها ١٣٤ سم وقطر قاعدتها ٤٨ سم. وقد قامت مديرية الآثار العراقية القديمة بنقله الى متحف الموصل حيث لا يزال معروضا حتى الآن (٢).

٢ - قلعة سنجار: وسنجار - كما علمنا من قبل - كانت من المواقع الحربية الشهيرة التي اعتمدتها الدول القديمة ومنها دولة الرومان في صد هجات أعدائهم والمحافظة على ما بأيديهم من بلاد. ولهذا

<sup>(</sup>١) طه باقر وقواد سفر، المرشد الى مواطن الآثار، الرحلة الثالثة، ص ٩٣.

<sup>(</sup>۲) مجلة سومر، سنة ۱۹۵۲، مجلد ۸، ج ۱ و ۲، ص ۳۱۹ - ۳۲۰.مقال بعنوان: اكتشاف حجرة مسافات بالقرب من سنجار.

وكعادتهم في كل موقع هام، فقد أقاموا التحصينات والأسوار والقلاع في هذه المدينة ومرتفعاتها. والقلعة التي نحن بصددها الآن ما زالت بقاياها ماثلة للعيان في خرائب المدينة. واذا كان الباحثون المهتمون بالآثار قد نسبوا هذه البقايا الى مخلفات العهد الروماني دون سواه، فان امر ذلك يعود ليس الى المصادر القديمة او المراجع الحديثة التي نسبتها الى زمن العقيليين او الزنكيين، ولا استنادا الى كتابات أو إشارات هي في الواقع خالية منها، وكان لا بد وان تظهر لتترجم تاريخها وتدل على بناتها، وانما يعود امر ذلك الى مبدأ المقارنة الذي اعتمده هؤلاء الباحثون في معرفة نسب الآثار. وعن هذا الطريق وجدوا ان هذه البقايا تشبه الى حد بعيد في طرز بنائها ما هو موجود الآن في ديار بكر (آمد) من تحصينات وقلاع رومانية ترجع الى ايام الامبراطور بقطنطين في حدود سنة ٣٣٠ فنسبوها الى ذلك أن.

واما ما ذكره الجغرافيون والمؤرخون القدامي - ومنهم ابن شداد - من أن قلعة أو قلعتي سنجار هي من بقايا العهدين العقيلي والزنكي، فعليه نقول انه رغم الشهرة التي حازها رجال هذين العهدين في إقامة العائر والمباني، فمن المعتقد ان تكون القلعة التي نسبت الى العقيليين هي عينها من بقايا العهد الروماني وان امراء بني عقيل كانوا قد رمموها او جددوها اسوة بغيرها من المنشآت الأخرى. واما تلك التي نسبت الى الزنكيين - وبالتحديد الى قطب الدين محمد بن عاد الدين في سنة ٢٠٦هـ/ ١٢٠٩م - على ما ذكره ابن شداد نقلا عن سكان المدينة (٢). فمن المرجح ان يكون ذلك قد حصل بالفعل. لأنه قبل هذا التاريخ لم نقع في كتابات الأقدمين على ذكر لأكثر من قلعة قبل هذا التاريخ لم نقع في كتابات الأقدمين على ذكر لأكثر من قلعة

<sup>(</sup>١) طه باقر وفؤاد سفر، المرشد الى مواطن الآثار، الرحلة الثالثة، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) ابن شداد، الأعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ١٥٥.

<sup>-</sup> ياقوت، المشترك وضعا والمفترق صقعا، ص ٢٥٤.

<sup>-</sup> ابن العديم، زبدة الحلب، ٢: ٢٩٦ - ٢٩٧ حوادث سنة ٥٤٤ هـ.

واحدة لمدينة سنجار. حيث ذكرت بالاسم (١).

والقلعة الزنكية هذه كان قد أصابها مع جارتها العقيلية ، الخراب والتدمير على أيدي التتر المغول عندما استولوا على المدينة (٢) . ويظهر انها اندثرت وأزيلت من الوجود بعد ذلك لتبقى الرومانية الأصل العقيلية التجديد لأنها الأكثر قوة ومتانة ، بدليل ان المصادر التي أرّخت لفترة ما بعد الاحتلال المغولي لسنجار والجزيرة ، لم تشر إلا إلى وجود قلعة واحدة فقط . وبالتأكيد القلعة الرومانية التي استمرت في البقاء تقاوم صروف الدهر رغم ما انتابها من هدم وخراب من قبل الأمم الغازية والدول المتصارعة في طول الجزيرة وعرضها .

هذه القلعة عاصرت المؤرخ الكبير أبا الفدا المتوفى في حدود سنة 777 هـ/ 1771 م فذكرها في مؤلفاته فقال: « ... وسنجار ... ولها قلعة قلم أنه وعاشت الى ايام ابي العباس احمد القلقشندي المتوفى في سنة 151 هـ/ 151 م فأشار اليها « ... ولها (لسنجار) قلعة . (13) ».

والجدير بالذكر انه كان لقلعة سنجار دور مهم في حفظ المدينة وأهلها من هجات الغزاة والفاتحين والعابثين على مر الدهور، وهي التي اكسبت سنجار الى جانب طبيعة الموقع - قوة ومنعة مكنتها من الصمود والبقاء.

٣ - سور سنجار، أبوابها وأبراجها: ان ما ذكرناه سابقا من سعة

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، الكامل، ١١: ٤٨٧ حوادث سنة ٥٧٨هـ - التاريخ الباهر ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) ابن شداد، الأعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ١٥٥ - ١٥٦٠

<sup>(</sup>٣) ابو الفدا، تقويم البلدان، ٢٨٣٠

<sup>(</sup>٤) القلقشندي، صبح الأعشى، ٤: ٣٢٢ - ويبدو ان هذه القلعة دمرت بالكامل على أيدي العثانيين خلال مطاردتهم للسناجرة من الأكراد واليزيديين الذين كانوا على خلاف معهم، ويتحدث كوينيه عن ذلك فيقول انه اقيم - على انقاض القلعة بناءان كانا قائمين في النصف الثاني من القرن التاسع عشر الميلادي. وهذان البناءان هما: مقر الحكومة وثكنة الجيش، وأضاف كوينيه: « ... وان حجارة القلعة استعملت في البناء،

<sup>«</sup>Guinet, V.., La Turquie d'Asie, 2: 839».

سنجار وأهميتها ومكانتها القديمة والوسيطة من النواحي الجغرافية والاقتصادية والعسكرية والسياسية اقتضى ان يكون لها سور حصين يحتمي به سكانها كبقية المدن المهمة. ولكون مثل هذا التحصين من الأمور المألوفة والطبيعية لحاية المدن في العصور القديمة والوسطى.

ولقد أشار الأستاذان طه باقر وفؤاد سفر الى سور سنجار في كتاباتها قائلين: « ... ومن أهم آثار العهد الروماني التي تبدو الآن للعيان في خرائب المدينة القديمة ، السور المبنى من الحجر المنهدم (١) ».

ومن الطبيعي ان يكون قد أصاب هذا السور التجديد او الترميم من قبل ملوك وامراء الدول التي امتد سلطانها الى تلك البقعة من العالم، ولهذا فقد ورد ذكره في كتابات الرحالة الجغرافيين والمؤرخين القدامى على اختلاف أزمانهم، وهاك بعض ما أوردوه بهذا الخصوص:

- فابن حوقل، الذي عاش في القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي، في حديثه عن سنجار قال: « ... وعليها سور من حجر يمنع عن أهلها تضافرهم (٢) ».
- وابن الأثير، الذي امتد به العمر من منتصف القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلادي الى بداية الثلاثينات من القرن السابع الهجري/ الثالث عشر الميلادي، أشار الى هذا السور في كلامه على حصار السلطان السلجوقي طغرلبك لسنجار في سنة ٧٤٧ هـ/ ١٠٥٦ م. فقال: «.. وانتقم طغرلبك من أهالي سنجار وحاصر المدينة، فصعد أهلها الى السور، وسبوا واخرجوا جماجم من كانوا قتلوا (من جند السلاجقة) وقلانسهم (٣)».

<sup>(</sup>١) طه باقر وفؤاد سفر، المرشد الى مواطن الآثار ، الرحلة الثالثة، ص٦٣ - السامر، الدولة الحمدانية، ١: ١٤٩٠

<sup>(</sup>٢) ابن حوقل، صورة الأرض، ص ١٩٩ – محمد الزبيدي، العراق في العصر البويهي، ص ٧٣.

 <sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل، ٩: ٦٣٠ حوادث سنة ٤٤٨ هـ. ويقول الذهبي في العبر: ان سور سنجار كان قد

- وكان ابن شداد قد انفرد عن غيره من المؤرخين او الجغرافيين ممن كتب عن سنجار وأسوارها، فقال: « ... وكان للمدينة قبل استيلاء التتر عليها سوران، احدها أعلى من الآخر وكلاها مبني من الحجر والجص وان أحد الأمراء العقيليين قد جدد بناء هذا السور، إلا ان التتر خربوه مع غيره من المنشآت (۱) ».

ويظهر ان المسؤولين عن سنجار عملوا بعد هدوء العاصفة المغولية على إعادة بناء السور وتجديده، ولهذا ورد ذكره في مؤلفات أبي الفدا فأشار اليه بقوله: « ... وسنجار مسورة.. (٢) ».

ومن المرجح ان يكون هذا السور قد تهدم بعد منتصف القرن الشامن الهجري/ الرابع عشر الميلادي. بدليل ان أبا العباس القلقشندي - الذي كثيرا ما تحدث عن سنجار - لم يشر اليه في حديثه عن المدينة. وإنما اكتفى بالإشارة الى القلعة فقط (٣).

والى جانب الكتّاب القدامى، هناك طائفة من الرحالة والباحثين الأجانب بمن زاروا سنجار واطّلعوا على مخلفاتها الأثرية، فتحدثوا عنها ووصفوها وأثنوا على بناتها وذكروهم بالاسم احيانا، ومن بين هؤلاء الذين أتوا على ذكر أسوار المدينة (Buckingham, M.J.)

- بكنغهام، جيمس، ويستنتج مما كتبه ان هذه الأسوار هي رومانية البناء والطراز وان الملك الفارسي شابور الثاني كان قد هدمها<sup>(٤)</sup>.

انهدم في سنة ٥١١ه هـ/ ٢١١٧ م، عندما غرقت سنجار نتيجة سيل جارف كان قد جر باب المدينة مسيرة مرحلة وطمه.. (٢٣:٤). ومن المرجح ان يكون الملك نور الدين محود بن زنكي هو الذي اعاد بناء هذا السور وتجديده. لأن أبا شامة كان قد أورد نصاً في كتابه المسمى (الروضتين) أشار فيه الى ان نور الدين كان قد أمر في سنة ٥٦٦ه هـ/ ١١٧١م بإعادة عارة أسوار المدينة (١: ١٨٩).

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاقة الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ١٥٥٠

<sup>(</sup>٢) ابو الفدا، تقويم البلدان، ص ٢٨٣٠

<sup>(</sup>٣) القلقشندي، صبح الاعشى، ٤: ٣٢٢.

<sup>(</sup>٤) بكنفهام، رحلتي الى العراق، ١: ١٦٠

- لايارد، اوستن (Layard, A. H.) المح لايارد الى هذه الأسوار بعبارة (جدار قديم، او حائط قوي البنيان مثبت بخندق محفور بالصخر الصلب<sup>(۱)</sup>.
- ليسترانج ، كي (Le Strange, Gy): ذكر ليسترانج من بين المعلومات التي جمعها من البلدانيين العرب ، ان المستوفي كان قد وصف سور سنجار وحدد أبعاده ، فكان دايرا طوله (محيطه) ٦٢٠٠ خطوة ، وكانت مادته من الحجر الكلسي (٢).
- زاره وهرتسفيلد (Sarre Herzfeld) اشارا الى هذا السور وأرجعاه الى الأيام الرومانية (٣).

أما من حيث الحديث عن أبواب المدينة وأبراجها ودور الامارة والعائر المتبقية فيها والتي ذكرتها المصادر وأكدتها المراجع فنورد نقلا عن ابن شداد الذي نعتبره أكثر المؤرخين والمحدثين تعريفا لها وتركيزا عليها قوله انه كان للمدينة أربعة أبواب هي: ثلاثة منها تقع لجهة القبلة من المدينة (لجهة الجنوب). الأول ويسمى باب الساء، والثاني ويدعى بالباب العتيق، والثالث الباب الجديد، ومن هذا الباب يدخل الى ساحة كبيرة كانت تقوم فيها فيا مضى دور السلطنة - كما يلاحظ ذلك من خلال خرائب المدينة المتبقية -. أما الباب الرابع فهو في

<sup>(</sup>١) Layard, Discoveries, P: 248- 249. (١) وذكر لايارد في سياق حديثه عن آثار سنجار وخصوصا السور الذي كان قد اعتبره أقدم عهداً من الإسلام، وأرجعه الى العهود الرومانية - وجود قنطرة مهدمة يجري تحتها جدول ماء. اعتقد انها من عمل الرومان ايضاً لأنهم اعتادوا بناء مثيلات لها في انحاء مختلفة من العالم.

IV- Le Strange, The Lands of the Eastern Caliphate, P: 98. (۲) وجاء في الترجمة العربية لكتاب ليسترانج (بلدان الخلافة الشرقية، ص ١٢٨) وان داير هذا السور كان قد قدر بـ٣٠٠٠ خطوة.

V- Sarré- Herzfeld. Archäeologishe. Reise in Euphrat un Tigris-Gebiet, 1: 202. ويفيد السيد صادق الحسني في كتابه المسمى (الاثار والمتاحف في العراق، ص ٢٨) ان بقايا سور (٣) سنجار هي الآن على بعد ١٢٥ كلم من الموصل.

شمالي المدينة ويدعى باب الجبل نسبة الى الجبل الذي يطل على المدينة من شماليها(١).

وتحدث ابن شداد عن الابراج فذكر ان للمدينة برجا كان لا يزال قامًا عشية استيلاء التتر عليها. وقال انه كان يعرف ببرج الخزانة وان بناءه يعود الى أحد الامراء العقيليين<sup>(۱)</sup>. الا أن المهتمين بالآثار قالوا انه من بقايا العهائر الرومانية في المدينة<sup>(۳)</sup>. ولهذا فمن المعتقد ان يكون العقيليون قد أعادوا تجديد بنائه اثر الخراب الذي كان قد لحقه من جراء الحروب والغزوات التي تعرضت لها سنجار في أيامهم.

2 - النقود: للنقود اهمية كبرى في دراسة حياة الأمم والدول، فهي تميط اللثام عن خفايا كثيرة أهملتها غوامض النصوص ومبهاتها، فبالنقود اتضحت وما تزال تتضح أمور كثيرة فسرت التاريخ وأوضحت جلة من وقائعه المشهورة، وبها أيضاً تجلت ظواهر الدول من سياسية واقتصادية واجتاعية ودينية وعمرانية، فهي صفحة كاشفة عن اداراتها المتعاقبة، فمن خلالها نتعرف الى سيادتها واستقلالها ومدى امتداد نفوذها خارج حدودها، ومدى اتساع علاقاتها وتجاراتها، فهي تقوم بقسط وافر من المهمة التاريخية، وانها تعد في الواقع من أجل المصادر وأدقها لأنها كها نعلم من أهم شارات الدول وعنوان مجدها، وسنجار التي كانت قد تعاقبت على حكمها امم ودول شتى مستقلة حينا وغير مستقلة احيانا أقد عرفت صناعة النقود، وانها كانت لفترات عديدة وطويلة دارا لضربها، وظهرت على تلك النقود صور وكتابات تمثل شارات تلك

<sup>(</sup>١) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ١٥٦، انظر صورة الياب الجنوبي المرفقة في نهاية البحث. (Fig. 4).

<sup>(</sup>٢) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج ٣ ق ١، ص ١٥٥. انظر صورة الأبراج المرفقة في نهاية البحث. (Fig. 5).

<sup>(</sup>٣) طَه بَاقر وقؤاد سفر، المرشد الى مواطن الآثار، الرحلة الثالثة، ص٦٣. ويضيف الاستاذان فيقولان ان الدار العائدة حالياً الى أبناء اساعيل آغا هي ايضا من مخلفات العهد الروماني (نفس المصدر).

الأمم والدول ورموزها.

وتفيد المراجع التي توفرت لدينا بهذا الخصوص، على ان مجموعة من هذه المسكوكات عثر عليها في منطقة سنجار، بل وفي خرائب المدينة نفسها حيث توجد نماذج منها في المتحف العراقي وفي بعض دور الاثار العامة في العراق وخارجه. ويرجع تاريخ البعض منها الى ما قبل الاسلام، الى العهود الرومانية، والبعض الاخر الى العصور الاسلامية ومن ثم الى العصور المغولية وسواها.

ويفيد المهتمون بالآثار من العرب والاجانب ممن زاروا المدينة انهم عثروا على بعض القطع النقدية التي تعود الى أيام الرومان وان بعضها كان يحمل اسم المدينة وألقابها والآخر يحمل صور الاباطرة أو شعارات ترمز إليهم (١).

<sup>(</sup>۱) من المعروف ان بلاد سنجار أدخلت ضمن الممتلكات الرومانية، وان الرومان حكموها حكماً مباشراً زمناً طويلاً، وضربوا فيها النقود. ويشير الرحالة بكنغهام انه عثر على نقود تحمل اسم سنجار على انها مستعمرة رومانية. (رحلتي الى العراق، ١: ١٤).

<sup>-</sup> ويقول دانفيل في كتاباته. أن هناك نقودا عثر عليها تحمل اسم اورليا وسبتميا، وهذه الألفاظ هي ألقاب عرفت بها مدينة سنجار عندما أصبحت مستعمرة رومانية في أيام الامبراطور مرقس اورلس وذلك في نهاية القرن الثاني وبداية الثالث الميلادي.

D'Anville, L'Euphrat et le Tigre..., P: 50

<sup>-</sup> ومن بين المسكوكات الرومانية التي تيسر لنا معرفتها من خلال مؤلفات الرحالة نذكر القطع التي عثر عليها الاثاري لايارد وهي التالية:

ب قطع نتش عليها صورة الامبراطور جورديان (Gordian) مع الامبراطورة ترانكلينا (Tranquillina)

<sup>-</sup> تطع تمثل مدينة سنجار بصورة امرأة على رأسها تاج عليه حيوان القنطروس (سنتورس) (Ceintaures) وهي تجلس على تلة يجري تحت أقدامها نهر.

Layard, A. H., Discoveries..., P: 249.

<sup>-</sup> ذكر الرحالة زاره وهرتسفيلد انه عثر في منطقة سنجار على نقود ترجع الى العهد السلوقي ثم الروماني (ايام قسطنطينوس) وان بعضا منها نقش عليه رسم يمثل فرسا.

Sarré Herzfeld, Archäeologishe..., 1: 203.

بؤكد الدملوجي في مؤلفاته على وجود مثل هذه المسكوكات الرومانية ويقول انه عثر عليها بكثرة في
 جهات سنجار والمدينة، و(اليزيدية، ص ٤٧٤).

# ثالثا - آثار مسيحية:

قلنا ان النصرانية هي التي غلبت على سنجار وبعض ديار الجزيرة قبل الاسلام وبعده. وان مؤسسات هذه الديانة من كنائس وأديرة كانت قد انتشرت في تلك الربوع. لذا فإن مدينة سنجار القديمة لا تزال تحتضن بين جوانبها وعلى أطرافها بعضا من هذه المؤسسات التي كانت تتجدد باستمرار مع تقادم الزمن. كما تربض بين خرائبها انقاض مؤسسات اخرى وجميعها تعود الى الايام الاولى لانتشار المسيحية (۱).

<sup>(</sup>۱) كان الدملوجي قد أفاد بوجود دير في مدينة سنجار يقال له الدير الكبير (نوهنا به سابقا) لمنشئه مار آدي. وان هذا الدير كان يحتوي على مكتبة قدية جدا مكتوب أكثرها على رق الغزال (اليزيدية، ص ٤٨٠) لكن يظهر ان هذه الرواية مبنية على تقليد سكان المدينة المسيحيين الذين قالوا بوجود مكتبة ثمينة في مكان ما في الجبل يعرف بها قلة من اليزيديين،

### رابعا - آثار اسلامية:

١ - المسجد الجامع - المئذنة: من الملاحظ ان المسلمين كانوا قد أقاموا في كل بقعة نزلوها ونشروا فيها مبادىء دينهم دورا للعبادة، يمارس فيها اتباعهم شعائرهم الدينية ويتلقون بين أرجائها تعاليم دينهم من جهة وبعض المعارف والعلوم اللسانية من جهة ثانية.

ولهذا فإن مدينة سنجار كانت قد شهدت اقامة مثل هذه الدور، وأعني بها المسجد والجامع وذلك منذ بدء دخول المسلمين إليها. ويؤكد هذا ما ذهبت إليه بعض المصادر والمراجع المختلفة.

- فالسبط ابن الجوزي اشار الى وجود جامع في المدينة وذلك في تأريخه لحوادث سنة ٤٤٩ هـ/ ١٠٥٧م فقال: « .... وعندما ثأر السلطان (طغرلبك) لهزيمة قتلمش من أهل سنجار احرق جامعها (١) » ...

- وابن شداد لم يكتف بذكر مسجد واحد في المدينة وانما تجاوز ذلك فقال: « . . . وبها (بسنجار) المساجد الآهلة (٢) » .

- والرحالة المسلمون القدامى اطنبوا في وصف جامع سنجار وتعداد فضائله فمن ذلك ما قاله ابن جبير: « ... ويسكن في احدى الزوايا الجوفية من جامعها المكرم الشيخ ابو اليقظان الاسود الجسد الابيض الكبد أحد الاولياء (٣) » ...

- ومما قاله ابن بطوطة: « ... ومسجدها الجامع مشهور بالبركة ، يذكر ان الدعاء به مستجاب (١٠) » ....

وزيادة في الايضاح فإن البحاثة لايارد (الذي زار المدينة في أوائل

<sup>(</sup>١) - سبط ابن الجوزي مرآة الزمان (الحوادث الخاصة بتاريخ السلاجقة) ص ٢٢.

<sup>(</sup>۲) - ابن شداد، الأعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٣) - ابن جبير، رحلة ابن جبير، ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٤) ابن بطوطة، رحلة ابن بطوطة، ١: ١٥٩.

القرن التاسع عشر) كان قد أشار الى بقايا هذا الجامع عندما حطر رحاله بالقرب من خرائب المدينة القديمة. فقال ما ترجمته التالية:

« ... وأمام مدخل احد الخيم (التي نصبت له ولرفاقه) توجد مئذنة مائلة قديمة وبقايا جامع واطلال اخرى من معالم عربية (١) ».

وليسترانج كان قد ذكر هذا الجامع حين تحدث عن معالم سنجار فقال: « ... وكان في وسطها مسجد جامع كبير (٢) ».

ويظهر ان بقايا الجامع قد اندثرت تماما مع بداية القرن العشرين حيث لم يشر إليها المرشدون والمهتمون بمواطن الآثار والحضارة المعاصرون وخصوصا العراقيون امثال طه باقر وفؤاد سفر وناصر النقشبندي وغيرهم ممن اتوا على ذكر ما تبقى من معالم المدينة القديمة الا الجامع والمئذنة. لذا يرجح ان يكون الاتساع العمراني لسنجار الحديثة قد امتد الى الخرائب - حيث بقايا سنجار القديمة - وأكل قسا منها.

ويظهر من كتابات القنصل نقولا سيوفي (١٨٢٩ - ١٩٠١ م) من المئذنة التي ورد ذكرها عند لايارد اعلاه هي من مخلفات العهد الاتابكي. وان بقاياها كانت لا تزال موجودة الى نهاية القرن التاسع عشر، وان السيوفي نفسه كان قد شاهدها وقرأ ما عليها من كتابة حيث قال: « ... على داير ما بقي من المئذنة ضمن خراب الربض (المدينة القديمة) التابع لنفس البلد (سنجار الحديثة) كتابات بالقلم العربي تقول: بسم الله الرحمن... العبد الفقير الى... الدين... بن زنكي آق سنقر في شهر محرم سنة ثمان وتسعين وخسائة هجرية (٣)».

Le Strange, Guy. The Lands of the Eastern Caliphate, P: 98.

<sup>-</sup> Canard, Histoire de la Dynastie des Hamdanides.., 1: 107.

 <sup>(</sup>٢) نقولا سيوفي، مجموع الكتابات الحررة في أبنية مدينة الموصل، ص ١٦٦. ومن خلال هذه الكتابات

<sup>-</sup> Layard, A. H., Discoveries..., P:248.

٢ - بقايا العارة والزخارف والكتابات الرخامية: تدل بقايا العمارة والاضرحة التي لا تزال تشاهد في حرائب سنجار القديمة، أو تلك التي أودعت دور الاثار، على ان صناعة البناء في تلك الجهات كانت متقنة ومزدهرة. وان هذا الاتقان وذلك الازدهار ما كانا ليحصلا لولا وجود وفرة في مواد البناء من ناحية، ووجود بنائين مهرة من ناحية ثانية. ومن خلال تلك البقايا، ومن بعض ما أفادتنا به المراجع نقول أن نواحي سنجار وأطرافها كانت غنية بمواد البناء (رخام، حلان، آجر، جص...) وان البنائين فيها - او في ما يجاورها - كانوا قد تفننوا في استعالها فأتت عائرهم على جانب من الحسن والروعة. ونظرا لكثرة وجود مقالع حجارة الحلان (الحجارة الكلسية السمراء) والرخام (المرمر بألوانه الختلفة) وما تميزت به هذه الحجارة من سهولة في قطعها ومطاوعة للحفر والزخرفة عليها فقد استغلت هناك - كما استغلت في معظم مدن الجزيرة الفراتية - في مختلف الاغراض البنائية، فصنعت منها الأعمدة والتبجان، والعقود المدببة والمقرنصات، والاقواس وقواعد الدعامات، ومجاري المياه. وبلطت بها أرضيات وعتبات الغرف والدور والدرج والحامات، وصنعت منها التاثيل وشواهد القبور والمحاريب وسواها.

ومع ان المدينة كانت - كما سبق ان قلنا - من المواطن القديمة ، وانها كانت تمثل في بعض ادوار تاريخها جزءاً من أراضي امبراطوريات عريقة في حضارتها - كالفارسية والرومانية - فقد تمثلت فيها عائر تلك الأمم بكل غاذجها وفنونها. كما احتوت ايضا على غاذج من عائر

تستنتج ان الذي بنى هذه المشدنة كان الأتابك الملك المنصور قطب الدين محمد بن زنكي الذي ملك مدينة سنجار من سنة ٥٩٤هـ الى سنة ٦١٦هـ ١١٩٧ - ١٢١٩ م، ومن جهتنا فاننا نعتقد ان بناءها يرجع الى ما قبل هذا التاريخ بكثير اي الى زمن بناء الجامع؛ الى العهود الاسلامية الأولى، وان الملك قطب الدين قد جدد هذا البناء أو عمل على ترميمه، ثم أمر بنقش اسمه على داير واجهته.

العهود الاسلامية التي توالت عليها.

لهذا نقول ان عائر سنجار لم تكن حكراً على عهد من العهود، لأن بنيانها استمر على الدوام رغم ما الم بها من نكبات وما عانته من محن. وان ما نشاهده الان من بقايا العمارة الاتابكية فيها - وهو الاكثر وضوحا - ما هو الا جانب من جوانب الحركة العمرانية التي واكبت تاريخ المدينة - ولعله الجانب الاهم والاوسع، وذلك لما بذله الملوك الاتابكيون من جهود في سبيل اعار ممالكهم وشعوبهم وانعاشها ومنها مملكة سنجار التي استمرت في البقاء نيفا وتسعين سنة. واذا كانت بقايا السور والقلعة والقنطرة الشاخصة في خرائب المدينة القديمة قد أظهرت لنا ما انتجه الفكر الروماني في مجال العارة من ابداع وتصوير، فإن ما ذهب إليه القزويني في وصفه للعارة في سنجار يدل على صدق ما ذكرناه من وفرة لأحجار الارحاء والرخام والخلان وغيرها من جهة وعلى المدى الفني الذي بلغته العارة في أيام حكم الاتابكة وأتباعهم بنى أيوب من جهة أخرى. حتى قال عنها القزويني: « ... ما رأيت أحسن من حماماتها، بيوتها واسعة جداً، وفرشها فصوص وكذلك تأزيرها.... وتحت كل أنبوبة حوض حجرية مثمنة في غاية الحسن. وفي سقوفها جامات ملونة الاحمر والاصفر والاخضر والابيض. فالقاعد في الحمام كأنه في بيت مدبج (١) »...

<sup>(</sup>١) القزويني ، آثار البلاد واخبار العباد، ص ٣٩٣. وكان الرحالة زاره وهرتسفيلد قد أكدا صحة ما ذكره القزويني لرؤيتها بقايا تلك الحهامات والأحواض والفسيفساء التي كانت تزينها . «Sarré - Herzfeld, Archaeologishe..., 1: 204.»

ويستطرد القزويني في وصفه لم اثر سنجار لكنه يرجع في حديثه على عائر الحمدانيين فيها. فيطلعنا على تراث عمرافي رائع وعجيب كان يقع بين مدينتي سنجار ونصيبين الا وهو قصر العباس بن عمر الغنوي والي مصر في ذلك الوقت فيقول فيه: « .... كان قصرا عجيب المارة ، مطلاً على بساتين ومياه كثيرة من أطيب المواضع وأحسنها ... كان ينزل فيه بعد العباس الملوك لطيب مكانه وحسن عارته .. » (نفس المصدر والصفحة). ويستنتج مما ذكره ايضا ان الأمراء الحمدانيين كانوا يتخذونه مصيفا ومنزلاً ومنهم سيف الدولة حيث لا تزال بعض أشعاره منقوشة على بعض واجهاته . كما نزله =

ويظهر ان العارة التي كانت عليها مدينة سنجار في العهود العباسية (الحمدانية والعقيلية والاتابكية والايوبية) والتي درست اثار معظمها قد تدهور وضعها في الأزمان اللاحقة فاقتصرت على التواضع والبساطة. وذلك بتأثير الشغوب التي غزت المنطقة وتحكمت فيها. وكلها شعوب غريبة عنها وبعيدة منها. كان همها الأول والأخير هو الاستغلال والنهب وافقار البلاد وجعلها عاجزة ومغلوبة على أمرها. من ذلك ما اشار إليه الرحالة بدج - الذي زار سنجار في أواخر القرن ألتاسع عشر (١٨٩٠ - ١٨٩١ م) واطلع على معالم المدينة القديمة المتمثلة بالخرائب، كما اطلع على معالم المدينة التي كانت قد قامت على أنقاض القديمة وتوسعت في أطرافها - في احدى مقالاته حيث افاد: «... وكانت البليدة تقع في ايامها الأولى على منحدرات التلال الكائنة على ضفتي مجرى مائي... لكنني وجدت ابان زيارتي لها ان البنايات الكائنة على هذه المنحدرات لا تعدو ان تكون خرائب تقريبا وكرت فيها البوم والغربان(۱) »... ويستطرد بدج فيقول - وهو يتحدث عن

الامراء العقيليون. هذا وكان صاحب الوفيات وصاحب فوات الوفيات قد ذكرا هذا القصر واتفقا في الرأي على ان صاحبه العباس بن عمرو الغنوي هو أحد قواد الخلافة العباسية، وان الخليفة المعتضد كان قد أرسله على رأس جيش لمقاتلة القرامطة لما اشتد أمرهم، وأضافا ان ابا سعيد القرمطي كان قد انتصر عليه وأسره مع أكثر جيشه بين البصرة والبحرين وقتل الكثيرين من عساكره، وبعد ذلك أطلق سراح العباس فجاء وحيداً الى دار الخلافة في سنة ٢٨٧هـ/ ٩٠٠ م، كما أوردا ابياتا من الشعر قالا انها توجد على أحد جدران القصر وهي بخط سيف الدولة الحمداني صاحب حلب، ومنها:

يا قصر عباس بن عبرو كيف فارقك ابن عمرك واها لعزك بل لجودك بل لجدك، بل لفخرك،

<sup>«</sup>ابن خلكان، وفيات الأعيان، ٥: ٢٦١ - ٢٦٢ ».

<sup>«</sup> ابن شاكر الكتبي، فوات الوفيات، ٣: ١٧٢ ».

<sup>«</sup> الدملوجي، اليزيدية، ص ٤٨٠ ». (١) بدج، رحلات الى العراق ، ٢: ١١٢ – ١١٣. وكان ليسترانج قد أشار الى بنيان سنجار بقوله: «... وان أغلب بيوتها كانت مبنية بشكل درج على سفح جبل ».

Le Strange, Gy. The Lands of the Eastern Caliphate, P: 98.

<sup>-</sup> انظر تخطيط مدينة سنجارة القدية، (David Oates, Plan of Singara, Fig. 3) المرفق في نهاية البحث.

سنجار القائمة في زمنه: « .... وتتعالى البيوت في سلاسل من المدرجات بعضها فوق بعض، وكلها رصينة البنيان، شيدت من صخر وكسيت بالكلس احيانا، وشكلها مستطيل ولها سطوح منبسطة، ولا نوافذ فيها، ولكل منها باب واحد (١) »...

وبعد ان عرفنا المصادر والمراجع - من خلال كتاباتها - بنشاط الحركة العمرانية التي كانت عليها سنجار القديمة، وسنجار العصور الوسطى، فإن ما تبقى من آثار العائر وما تحتويه من كتابات ونقوش وزخارف تزيدنا الماما ومعرفة وتوضيحا لذلك. وهذا ما نلحظه في أغلبه في الصور الملتقطة لبعض هذه البقايا المحفوظة منها والدارسة.

ومن آثار الكتابات الحلانية والرخامية التي توفر لنا معرفتها - عدا تلك التي ظهرت في واجهات بعض الابنية ومداخلها نذكر كتابات مجموعة من شواهد القبور كان قد عثر عليها في المدينة ولا يزال المتحف العراقي يحتفظ بها الى الآن، وهي متدرجة تحت أرقام مختلفة. ومنها تلك التي أمدنا بها كتاب «نصوص في المتحف العراقي - نصوص عربية (۲)».

- الشاهد الأول: ويحمل الرقم ١٠٩٤٥، وهو من حجر الحلان، كتب عليه النص التالي: «توفا في خامس عشر... سبعة وعشرين وسبعائة... له ما في السموات وما »....
- الشاهد الثاني: ويحمل الرقم ١٠٩٤٤، وهو من حجر الحلان أيضاً (محفوظ في مديرية الاثار العامة) دوّن عليه ما يلي: «١٠٠٠ -

<sup>(</sup>۱) بدج، رحلات الى العراق، ٢: ١١٢ - ١١٣. وكان ليسترانج قد أشار الى بنيان سنجار بقوله: «... وان أغلب بيوتها مبنية بشكل درج على سفح جبل ».

Le Strange, Gy. The Lands of the Eastern Caliphate, P: 98.

<sup>-</sup> انظر تخطيط مدينة سنجارة القديمة، (David Oates, Plan of Singara, Fig. 3) المرفق، في

<sup>(</sup>٢) عيسى سلمان، أسامة النقشبندي، نجاة التوتونجي، نصوص في المتحف العراقي - نصوص عربية، عبد ٨، ص ٨٢ و ٨٤ و ٩٦ و ٩٦٠.

ذي القعدة ٢ -.. سنة ستة وثلاثين. ٣ - وسبعائة. ٤ -.. الساوات وما في .... ».

- الشاهد الثالث: ويحمل الرقم ١٠٩٢٤، وهو عبارة عن لوحة من حجر الحلان كانت قد نقلت من مقبرة الشيخ اسود الكندي في سنجار، دوّن عليها ..«هذا ما تطوع باشتغاله المؤيد المنصور (الاسف الدين) ناصر الاسلام... الانام شرف الملة (أمير) المؤمنين وها ما يستحق ».
- الشاهد الرابع: ويحمل الرقم ١٠٩٦٠، نقل من سنجار وحفظ في عازن مديرية الاثار. كتب عليه النص التالي (بخط الثلث): «... بسم الله... من الرحيم هذا قبر علي ابن الشيخ فخر بن... وما في الارض من ذا الذي... «والشاهد غير مؤرخ ويرجح الباحثون انه يعود لبداية القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي.

٣ - المنارة: ذكر نقولا سيوفي وجود بقايا منارة في خرائب سنجار وان هذه البقايا هي عبارة عن الجزء الأسفل منها(١). وهذا الجزء هو الذي لا يزال يشاهد في الجرائب الى الآن وقد افاد بذلك كل من الاستاذين طه باقر وفؤاد سفر. واوضحا ان المنارة هذه هي من مخلفات الاتابكيين وبالتحديد هي من عهد الاتابك قطب الدين محمد بن عاد الدين زنكي ٥٩٨ هـ/١٢٠١م إبان ملكه لمدينة سنجار ذلك استنادا الى الكتابة التي كانت في الماضي تزينها والتي لم يبق منها شيء في الوقت الحاضر. وذكر الاستاذان ان هذه المنارة كانت مشيدة بالاجر والجص بالاسلوب الذي شيدت فيه منارة الحدباء بالموصل(٢). والواقع ان تاريخ بناء هذه المنارة قد يرجع الى ما قبل الاتابكة بكثير وربا

<sup>(</sup>١) نقولا سيوفي، مجموع الكتابات الحررة في أبنية الموصل، ص ٨٠٠

<sup>(</sup>٢) طه باقر وفؤاد سفر، المرشد الى مواطن الآثار، الرحلة الثالثة، ص ٦٣ - ٦٤٠

الى ايام الدويلات العربية التي فرضت نفسها على الدولة العباسية في مناطق الجزيرة. واعني من تلك الدويلات دويلة بني عقيل (٣٨٠ – ٤٨٩ هـ / ١٩٥ – ١٠٩٥ م). فمن المعروف ان عهد العقيليين كان عهد عمران وازدهار انتشرت فيه ظاهرة بناء المنارات في المناطق التي خضعت لسلطانهم، ولما كانت مدينة سنجار وبلادها من بين تلك المناطق فمن المرجح ان تكون منارتها هي من صنعهم، وان الهدم قد تطرق اليها فاعاد الاتابكة تجديد بنائها بالشكل الذي كانت عليه ونسبوها اليهم، ويؤكد ترجيحنا هذا ما ذهب اليه المعاضيدي من القول من ان منائر العهد العقيلي كانت تبنى بالجص والآجر، وان طرازها المعروف بالطراز الكنائسي او (البردكي) كان معمولاً به في جميع مناطق نفوذهم وان المنائر الموجودة في بلاد سنجار وتكريت وعانة هي من هذا الطراز ففسه (۱).

2 - المشاهد والمراقد: يلاحظ انه كانت قد كثرت في جهات سنجار اقامة مراقد الاولياء والأئمة على اختلاف مذاهبهم. وقد أشرنا من قبل الى بعض مراقد الأئمة اليزيدية، في مجال حديثنا عن المذهب اليزيدي في فصل الحياة الاجتاعية. اما المراقد والأضرحة التي كانت قد اقيمت في تلك الجهات قبل ظهور المذهب المذكور، والتي شارك في تكريها وتعظيمها بعض عشائر اليزيدية فيا بعد، فهي تلك التي سنبحثها الآن، والتي نسبت في معظمها ولا تزال لآل البيت. فمن المعروف انه كثر بناء مثل هذه المشاهد والأبنية ونسبتها لآل البيت وشهدائهم احياء لذكراهم، وذلك عند سيطرة او وجود نفود للدويلات او الدول الشيعية المذهب كالفاطميين والبويهيين والحمدانيين والعقيليين، وان حكام المذهب كالفاطميين والبويهيين والحمدانيين والعقيليين، وان حكام

<sup>(</sup>۱) المعاضيدي، دولة بني عقيل في الموصل، ص ١٩٥ - ١٩٦٠. وصف هذا الطراز بانه من الشكل المثن الاضلاع. نقشت على جدرانه سلسلة من التأثيل والهياكل. كما وجدت على زواياه الخلايا المليئة بالألواح. ويتكون بناؤه من قسمين من المهارة، توجد في الأسفل أبراج ناتئة الى الخارج وهي مجوفة من الداخل على شكل هندسي مثلت الأضلاع. (نفس المصدر).



هذه الدول – الذين كانوا على المذهب الشيعي في الأصل، اولئك الذين اعتنقوا هذا المذهب لاغراض سياسية مصطبغة بصبغة مذهبية دينية (كبدر الدين لؤلؤ مثلا) – شجعوا هذه الظاهرة وتبنوها وقدموا لها بسخاء وحشروا لها امهر البنائين والصناع. لهذا كانت ابنيتهم آية في الروعة والمتانة. وانتشرت في كل بقعة امتد سلطانهم اليها. هذا وربا تكرر اسم المرقد او المشهد في اكثر من مكان واحد. ولما كانت بلاد سنجار قد دانت لسلطان هذه الدول السالفة الذكر فكان من الطبيعي ان تقام على أرضها مثل هذه المشاهد وتلك الأضرحة. ويعتبر ضريح السيدة زينب ابرزها وامثلها.

### - ضريح الست زينب٠:

أ - موقعه: يقوم هذا الضريح على ربوة عالية في مدخل المدينة. وينسب الى السيدة زينب بنت الإمام على بن ابي طالب (سلام الله عليها)(۱).

ب - اوصافه ومحتویات بنائه: استنادا الی المشاهدات والنصوص الحدیثة نقول: ان هذا الضریح یتکون من فناء واسع. یدخل الیه من

<sup>(</sup>١) ذكر الهروي المتوفى في سنة ٦٦١ هـ/ ٦٢١٤ م عند وصوله الى سنجار ما يلي: « ... وبها مشهد علي بن ابي طالب (رضي الله عنه) على الجبل ». ولم يذكر انه مزار الست زينب. (الاشارات الى معرفة الزيارات، ص٦٦).

Sourdel, Guide des Lieux de Pélerinages, HL. Harawi, P: 147- 148.

وكرر ابن شداد المتوفى في سنة ٦٨٤ هـ ما قاله الهروي: « ... وبسنجار مشهد كان ملاصقا للسور يعرف بمشهد على عليه السلام » الأعلاق الخطيرة، ج ٣، ق١، ص ١٥٥٥ .

والسيدة زينب بنت علي ، كانت قد ولدت قبل وفاة جدها النبي محمد عليه بخص سنين وتزوجت على ما ذكرته المصادر - من ابن عمها عبدالله بن جعفر ، فولدت منه محمداً وعلياً وعباساً وام كلثوم . وصحبت أخاها الحسين في موقعة كربلاء ، ثم أخذت مع السبايا الى دمشق وتوفيت في حدود سنة ٥٦ هـ . كان قد اختلف في مكان دفنها ، فعمر رضا كحالة ذكر انها دفنت بقناطر السباع بمصر وان مسجدها هناك . (اعلام النساء في عالمي العرب والاسلام ، ٢ : ٩٩). اما الزركلي فقد نفى وجود ضريح للسيدة زينب بنت علي (رضي الله ضريح للسيدة زينب بنت علي (رضي الله فريح للسيدة زينب بنت علي (رضي الله

باب صغير. وهذا الفناء اتخذ بأكمله مقبرة. ينزل الى البناء من مدخل يقع الى اليمين بدرجتين تؤديان الى غرفة مربعة الشكل تقريباً، ابعادها – كه حددها المهتمون بالأثار –  $7,77 \times 7,77$ م، والمسافة بين المدخل والغرفة هي عبارة عن ممر يبلغ طوله:  $2,70 \times 7,70$ م، على جانبيه غرف مربعة مداخلها من الرخام (۱).

في جدار الغرفة المربعة الجنوبي محراب مصنوع من الحجر والجص - سيأتي الكلام عنه - وغطيت هذه الغرفة بقبة مظهرها الخارجي نصف كروية، تقوم فوقها قبة أخرى محارية الشكل. يتوسط الجدارين الشرقي والغربي مدخلان شيدا من الحجر. يؤدي المدخل الذي الى عين الداخل (المدخل الأبين) الى غرفة صغيرة مربعة الشكل ابعادها: ٣٠٤٠م × ٣٠٣٠م وهي خالية من النقوش.

على عقادة الباب يوجد عبارة: «راجي رحمة ربه المعروف بالرشيد (٢) ». اما المدخل الذي يوجد الى يسار الداخل (المدخل الأيسر) فيعلوه عقد مزخرف بنقوش نباتية محفورة في الحجر، وهو يؤدي الى غرفة الضريح. وهذه الغرفة هي مستطيلة الشكل ابعادها: ٥,٤٠ م× ٣,٧٣م. في وسطها القبر المشيد من الحجر والجص، ويوجد على بعض

<sup>=</sup> عنها) جاءت الى مصر في الحياة أو بعد المات. (الاعلام، ٣: ١٠٨).

<sup>-</sup> يقع الضريح في مكان على جانب كبير من الجال والروعة. ويروي سكان المدينة المسيحيون ان أصل هذه العارة كان ديرا للنصارى، وقد كان فيها صلبان منقوشة أزالها المسلمون عندما أثروا عليهم. وأخذ بعض السكان المسلمين هذه الرواية عن المسيحيين، وهذا الاعتقاد الشائع، مرده الى ظاهرة أوسع من هذه وهي ان جميع المنشآت الدينية كانت تنتقل من دين الى دين آخر حسب هوية المسيطرين. إلا انه في هذه القضية بالذات ليس هناك دليل عمراني يثبت صحة هذا الاعتقاد، وقد يجوز في غيره. هذا وينفي الدملوجي وجود أية علامة للصليب المحكوف الذي قيل انه على أحد جدران العارة حين زار المكان واطلع على محتوياته في زمن سابق. (اليزيدية، ص١٨٨). وتجدر الملاحظة ان بعض عشائر اليزيديين الذين يعرفون بالبابوات (بابوات الست زينب) تجل هذا الضريح وتعظمه.

<sup>-</sup> لاحظ المنظر الخارجي للضريح (شكل ٤٣) المرفق في نهاية البحث.

<sup>(</sup>١) التوتونجي، المحاريب العراقية، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٢) عطا الحديثي وهناء عبد الخالق، القباب المخروطية، ص ٦٠. وعلى المدخل الأين توجد أيضاً لوحة =

قطعه كتابات من آية الكرسي وضاعت بقية الكلمات، وفي هذه الغرفة ايضاً محراب صغير مصلح خال من النقوش، وتغطيها قبة مظهرها الخارجي مضلع مخروطي الشكل(١).

ج - تاريخ بنائه: ان الكلمات المنقوشة على مدخل الرواق - الى يسار غرفة الضريح - تدل على ان هذا البناء هو من قبل الملك الرحيم بسدر السدين لؤلؤ ايام ملكه لبسلاد سنجار ١٣٣٧ - ١٢٣٩ م. ١٢٥٩ م. وهذه الكلمات هي: «عز مولانا السلطان الملك الرحيم بدر...». وبدر الدين هذا كان قد أكثر من اقامة المنشآت العمرانية في اطراف مملكته من قصور ودور وحمامات وخانات ومشاهد. وسعى الى اعادة تجديد او ترميم الاسوار والقلاع والجسور والمساجد والأضرحة. وخصوصاً الشيعية منها. فالمعلومات كانت قد افادت انه كان قد تقرب من هذه الطائفة واعلن موالاته لأممتها تحقيقاً لسياسة كان يرمي من ورائها ازالة النفوذ الاتابكي والأيوبي السني والحلول مكانه. وذكر انه لما لم يجد امامه وسيلةافضل، لجأ الى كسب ود هذه الطائفة - التي كانت تشكل الجناح المعارض في ذلك الوقت - فنشط في مسايرة زعائها وسادتها. وأخذ ينشر مذهبها ويدعو اليه. وعمل على رعاية شؤونها وصيانة مؤسساتها والعناية بها. فقيل انه لقب بولي آل محمد.

مستطيلة طولها ١٧ سم وعرضها ١٦ سم سجل عليها: «اهتام العبد الفقير» وفي أسفلها شكل دائري
 يبلغ قطره ١٨ سم دوِّن عليه: «راجي رحمه الله» وفي أسفلها سجلت العبارة: «يسأل الله الرحمة أقل
 الحدم أحمد المنجد». وملاحظاتنا هذه أكدها التوتونجي في المحاريب، ص١٨١٠.

<sup>-</sup> انظر الشكل ٤٩ (المرفق في نهاية البحث).

<sup>(</sup>١) عطا الحديثي وهناء عبد الخالق، القباب الخروطة، ص ٦١، وعلى المدخل الأيسر توجد لوحة مستطيلة بنفس القياس السابق حفر عليها «محدبن زمام السنجاري». وفي أسفلها شكل دائري سجل عليه العبارة التالية «المعروف بالرشيد». ويقابل غرفة الضريح غرفة أخرى على ركني مدخلها عبارات كالتي مر ذكرها. وبين الغرفتين يوجد مصلى صغير مساحته ٣,٦٥ × ٣,٣٥٠ وأرضيته مبنية بالحجر والجص. وفي جدار قبلته الحراب، وأكد هذا ما أورده التوتونجي في الحاريب، ص ١٨١٠ انظر الشكل ٥٢ (المرفق في نهاية البحث).

وقيل ايضاً انه - رغبة منه في اظهار موالاته لهذه الطائفة وأعمتها - كان يرسل في كل سنة الى مشهد الأمام علي بن ابي طالب (سلام الله عليه) في النجف الأشرف قنديلاً مذهباً زنته ألف دينار (١).

ان ما ذكرناه من أقسام لهذا البناء يمثل في الواقع الاجزاء الأصلية منه، والتي ينحصر تاريخها بين سنة استيلاء بدر الدين لؤلؤ على سنجار سنة ٦٣٧ هـ/١٢٣٩ م وأخذها من صاحبها الملك الأيوبي الجواد يونس بن مودود، وبين سنة تشييده للقسام الأخرى المضافة وهي سنة ١٢٤٦ م. كما هو مثبت على احدى مداخل غرف الضريح (٢).

والأقسام الأخرى المضافة هذه فهي تقع الى يسار وخلف غرفة الضريح. وتتكون من بمر يؤدي الى غرفة مربعة تقريباً، صغيرة مقببة، تؤدي بدورها الى غرفة مستطيلة غير منتظمة وبصيانات جديدة. طليت الغرفة المربعة المذكورة وجدران المر بالاسمنت مجيث المحت غالبية الزخارف الرخامية الموجودة. اما باطن القبة فلم يعد يبدو منها شيء والغرفة المربعة الموجودة في نهاية المر فعقد الباب من داخلها يحتوي على الواح رخامية معشقة، عليها كتابة مجنط اليد تذكر اسم المؤسس بدر الدين لؤلؤ – وتأريخ اضافة هذا القسم، او لعله – كها ورد في كتاب القباب الخروطة – تأريخ البناء الأصلي وهو سنة أربع وأربعين وستائة هـ. ولعل الألواح هذه كانت قد قلعت من الأجزاء الرئيسية من البناء واضيفت الى هذا القسم، كها ان الزخارف الموجودة في المر قلعت هي ايضاً من البناء الأصلي واستخدمت في تجميل هذه الغرفة قلعت هي ايضاً من البناء الأصلي واستخدمت في تجميل هذه الغرفة

<sup>(</sup>١) ابن كثير، البداية والنهاية، ١٦٣: ٢١٤. ويقال ان سبب تقرب بدر الدين لؤلؤ من الشيعة كان أيضاً التقوي بهم ضد الحركة العدوية التي كان قد استفحل أمرها في زمنه ويقال انه استطاع بتحالفه معهم القضاء عليها وعلى أتباعها.

<sup>«</sup> مجلة سومر لسنة ١٩٦٨ ، مجلد ٢٤ ، ج ١ و٢ ، ص ١٧١ - ١٧٢ ، مقال بقلم سعيد الديوه جي ، عنوان المقال: مشهد الإمام يحيى بن القاسم .

<sup>(</sup>٢) نجاة التوتونجي، الحاريب العراقية، ص ١٨٠٠



حيث لا يوجد تناسق في الزخارف، ولم تعد تبدو بعد ان طليت بالإسمنت (١).

ويبدو ان هذا الضريح كان قد اصابه الهدم والتخريب مرات ومرات، وكان في كل مرة يعاد تجديده او ترميمه، واذا سلمنا جوازا به ابن شداد من كون هذا الضريح او المشهد هو للإمام علي بن ابي طالب (عليه السلام) وليس لابنته السيدة زينب، فإنه قد خرب مع جملة المباني على أيدي التتار الذين استولوا على سنجار في سنة ١٢٦٠ هـ كما قال ابن شداد نفسه، ويظهر انه قد جدد فيا بعد ومن قبل نائب التتر وهو من العجم ويقال له قوام الدين محمد اليزدي، ورجع الى سابق عهده ومجده حيث عادت تقام فيه صلاة الجمعة من كل اسبوع (٢).

وذكر ايضاً ان التجديد عاد ولحقه مرة أخرى كما يتضح ذلك من نص مكتوب على لوحة رخامية موجودة على جدار غرفة الضريح من خارج البناء يقول: « ... جدد مزار الست زينب بنت علي، العبد الفقير سيدي باشابن خداد.... ثمان عشر شهر ربيع الآخر سنة المقير السابن خداد.... ثمان عشر شهر ربيع الآخر سنة المقير المستان المستان

٥ - القباب: وكان لسنجار حظ من القباب التي شاع بناؤها في عصور إسلامية مختلفة كان قد ذكرها المهتمون بمواطن الأثار وكتبوا

 <sup>(</sup>١) عطا الحديثي وهناء عبد الخالق، القباب المخروطية في العراق، ص ٦١ - ٦٢. «انظر الاشكال ٥٤ المرفق في نهاية البحث ».

<sup>(</sup>٢) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج ٣، ق ١، ص ١٥٥.

٣) هذه المعلومات تطابق تماما ما جاء في كتاب «القباب المخروطية في العراق » وذلك في ص ٦٣. اما في
 كتاب «المحاريب العراقية » فقد حدث خطأ في تاريخ التجدد فجاء فيه أن سيدي باشا بن خدا قد =

فيها بعد ان دققوا النظر في معالمها. في من ضريح او مشهد لا حد الأعمة او الصالحين او الملوك والقادة القادرين الا قامت في وسطه او على جنباته قبة او اكثر. ومن بين القباب التي لا تزال تشاهد في سنجار وينظر اليها بإعجاب:

أ - قبتا ضريح الست زينب: احداها نصف كروية، تغطي غرفة من غرف الضريح المتعددة وهي الغرفة المربعة الشكل. تقوم على ثلاثة صفوف من المقرنصات. وتقوم فوقها القبة المحارية الشكل. وتحت قاعدتها (اي قاعدة القبة نصف الكروية) يدور شريط كتابي هو تتمة الآية التي تعلو المحراب. أي تتمة الآية التالية: «بسم الله الرحمن الرحم، انما يعمر مساجد الله من آمن بالله ثم اسم المتولي على البناء، وترتفع يعمر مساجد الله من آمن بالله ثم اسم المتولي على البناء، وترتفع المقرنصات التي تقوم عليها القبة مقدار ٤,٥ م عن الأرض، ويبلغ ارتفاع القبة الكلي حوالي سبعة أمتار، ومن الخارج تكون هذه القبة بل وتظهر بشكل نصف كروية (۱).

والقبة الثانية مخروطية، وهي قبة غرفة الضريح، لم يبق من مقرنصات الزوايا فيها سوى أربع دخلات مستطيلة في الجدار الشمالي، وواحدة في الجدار الغربي، كما توجد ايضا اربع زوايا رجمت بالجص محيث محت المقرنصات التي كانت فيها، اما القبة من الأعلى فقد طليت

<sup>=</sup> جدده في الثامن عشر من ربيع الآخر من سنة ١٢٥١ هـ. وهذا الخطأ تصححه الأرقام الواردة في النص المكتوب على الجدار وهي واضحة تماما. وثمة ملاحظة جديرة بالاهتمام وهي ان صاحب كتاب الحاريب كان قد ذكر في مجمئه الخاص بالضريح ان اللوحة التي على المدخل الأيسر قد حملت اسم «مجمد بن زمام السنجاري» لذا فمن الحتمل ان يكون هذا الشخص قد جدد أو رمم هذا المرقد قبل أو بعد سيدي باشا بن خداد او خدا.. «انظر الشكل ٥٥ المرفق في نهاية البحث».

بالجص بحيث فقدت ايضاً كامل معالمها تقريباً. اما من الخارج فالقبة تبدو مضلعة مخروطية الشكل(١).

ب - قبتا الولادة: وتعرفان بقبتي عاد الدين. تقعان شرقي سنجار عن يمين الطريق الآتي من الموصل، قبل مدخل المدينة. احداها تبدو انها على درجة من الأهمية. وهي مثمنة الشكل. تجويفها الداخلي من الجص المنقوش. مركبة على مقرنصات ذات المقطع الأفقي المربع او شبه المنحرف، حفرت عليها رسوم مختلفة، كانت مستعملة ومشهورة في الفن الاتابكي.

. وقبتا الولادة هم اليوم من القباب الأثرية في سنجار وتنسبان علياً الى أقرباء الشيخ أسود الأنف الذكر.

### ٦ - المحاريب:

۱ - محاريب مرقد السيدة زينب: يوجد في مرقد ستنا زينب (سلام الله عليها) محاريب عدة اشهرها الحراب الموجود في جدار القبلة من المصلى الصغير الذي يقع بين غرفة الضريح والغرفة المقابلة لها(۲).

شيد هذا الحراب من الحجارة والجص. وغطيت واجهته بطبقة من

<sup>(</sup>۱) ورد تعريف لهذه القبة وبنص مطابق لما ذكرناه اعلاه في كتاب القباب المخروطية في العراق » ص ٦٠. هذا وكان الاستاذان طه باقر وقؤاد سفر قد ذكرا في مجثها المسمى «المرشد الى مواطن الآثار الرحلة الثالثة، ص ٦٤ »، وجود قبة اخرى في سنجار وهي قبة «ستنا زبيدة» وحددا موقعها في الزاوية الجنوبية الشرقية من المدينة، وارجعا بناءها الى الملك بدر الدين لؤلؤ (٣٣٧ - ٢٥٧ هـ). والجدير بالذكر هنا انه لا وجود لهذه القبة البتة، ويحتمل ان يكون الاستاذان قد قصدا يها قبة ستنا زبيب وان كان هناك خطأ في تحديد جهة الموقع.

 <sup>(</sup>۲) جاء في بعض النصوص ان مساحة المصلي الذي يقع فيه هذا الحراب هي: ٣,٦٥ م ٢,٣٥٠ م. التوتونجي،
 الحاريب العراقية، ص١٨١٠ .

الجص ايضاً. هو مستطيل الشكل. في داخله مستطيلان. الخارجي منها ارتفاعه ٣,٧٦م وعرضه ٢,٢٨م، ويضم في داخله اعمدة ارتفاعها ١,٦٩م، وارتفاع عقده ١,١٨٨م، وسعة فتحته ١,٢٨م وعمقه ٧,٠٠٩م اما المستطيل الداخلي فارتفاعه ١,٢٨م وعرضه ٧,٨٠٠م. ومن الملاحظ ان هذا المحراب يحتل ما يقارب جدار القبلة بكامله (١).

اذن تألف الحراب من مستطيلين متداخلين، يمتد في اعلى المستطيل الخارجي شريط كتابي عرضه ١٠,٦٠ م مسجل عليه (بخط الثلث) على ارضية مزهرة يقرأ عليها الاية القرآنية التالية: «بسم الله الرحمن الرحم، انما يعمر مساجد الله من آمن بالله...» وتساقطت بقية الحروف. والشريط يحيط مجدران الغرفة من جهاتها الاربع ١٠٠٠.

يدنو هذا الشريط اطار زحرفي عرضه ٨,٥ سم يحيط بالحراب من جهاته الثلاث وقد حفر عليه اشكال وريقات صغيرة وانصاف الاوراق النخيلية وازهار مغلقة. وتربط هذه الاوراق فروع نباتية. وهذه الزخارف بارزة عن مستوى الحراب قليلاً. ويلي هذا شريط كتابي عرضه ٣٠,٠ م يحيط بالحراب من جهاته الثلاث مسجل عليه بالخط النسخي الاية القرآنية التالية وتبدأ من اسفل الجهة اليمنى: ﴿بسم الله الرحمن الرحم ، لا اله الا الله الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم ، له ما في السموات وما في الارض ﴿ (٣)

وعلى القسم العلوي من الحراب تستمر تكملة الاية: ﴿من ذا الذي يشفع عنده الا باذنه يعلم ما بين ايديهم وما خلف... ﴾ وعلى الجهة

<sup>(</sup>۱) جاء في كتاب \*القباب الخروطية، ص.٦ ان ارتفاع الحراب يبلغ ثلاثة امتار وان عرضه ١،٤٠م انظر صورة الحراب المرفقة في نهاية البحث، (شكل ٤٥٠).

<sup>(</sup>٢) انظر الكتابة التي تظهر في الصورة رقم ٣٥ والشكل ٤٥ (المرفقين في نهاية البحث).

<sup>-</sup> انظر النص الذي ورد في كتاب «الحاريب العراقية، ص١٨٧ »، لاخذ المزيد من المعلومات الخاصة بالحراب.

<sup>(</sup>٣) انظر الشكل ٦١ (المرفق في نهاية البحث).

اليسرى: ﴿ولا يحيطون بشيء من علمه الا بما شاء وسع كرسيه السموات والارض ولا ... ﴾ . اما تكملة الآية فقد زالت.

ويلاحظ على جانبي تجويف الحراب شكل عمودين يعلو كلا منها تاج ناقوسي، وليس له قاعدة، واغا يرتكز على الارض مباشرة، والعمودان خاليان من الزخرفة، ويستقر عليها عقد مدبب مطول شبيه بالعقد المنفرج، وقد حفرت زخارف متعددة منها ما يشبه العقد المفصص، وحفرت اشكال خطوط متقاطعة، وفي قمة العقد ورقة من ثلاث شحات وانصاف الاوراق النخيلية وازهار مغلقة، ويتراوح بروز هذه الزخارف بين ٢و٢ سم، ويحيط بالعقد من خارجه اشكال نباتية تشبه ما هو موجود بداخله، ويدنو من العقد شريط كتابي عرضه ٢٥٠، م من الصعب قارءته لأن أكثر حروف كلاته زائلة، وتخطيط ارضية الحراب بشكل مستدير عمقه الكلى ٣٥،٠٥٧،

والحراب هذا ليس مؤرخا، وأغلب الظن أن تاريخه يرجع الى زمن اللك بدر الدين لؤلؤ (١٣٢٧ – ١٤٢٩ هـ/١٣٩٩ م – ١٣٤٦ م) اي الى زمن تشييد بناء الضريح بكامله لأن الزخارف النباتية والقنديل والتيجان (تيجان الاعمدة) شبيهة كما يقول صاحب كتاب الحاريب العراقية – بالتي على محرابي يحيى بن القاسم والامام عون الدين في الموصل، وهما من مخلفات بدر الدين نفسه، وان كان هناك اختلاف من الموصل، وهما من مخلفات بدر الدين نفسه، وان كان هناك اختلاف من حيث مادة البناء. فمحراب السيدة زينب (سلام الله عليها) بني بالحجارة والجس، وغطيت واجهته بطبقة سميكة من الجس، بينا المحرابان السابقان بنيا من الرخام الازرق (٢٠).

<sup>(</sup>١) وردت هذه التفاصيل في كتاب «المحاريب العراقية، ص١٨٣ ». ويلاحظ ان عمق هذا المحراب قليل بالنسبة لكبر حجمه وضخامته.

<sup>-</sup> انظر الشكل ٦٢ - ٦٣ (المرفقين في نهاية البحث).

<sup>(</sup>٢) التوتونجي، الحاريب العراقية ص١٨٣، انظر الشكل ٦١ (المرفق في نهاية البحث).

#### ۲ - محراب کوکمت

- موقعه: تقع خرائب كوكمت الى الجنوب الشرقي من سنجار، وسميت بهذا الاسم نسبة الى مرقد لليزيدية قريب منها، واستنادا الى النص الذي ورد في «كتاب الحاريب» بخصوص هذا الحراب نقول بأن مساحة هذه الخرائب تبلغ  $70 \times 10^{\circ}$  من جهة الشرق، ويليها من جهة الغرب بقعة متصلة بها وهي اقل ارتفاعا ومساحتها  $70 \times 10^{\circ}$ . ويتضح من الرسم التخطيطي لهذه الخرائب ان موقع الحراب كان في اتجاه القبلة  $70 \times 10^{\circ}$ .

- مادة الحراب ومقاييسه: ويلاحظ ان الحراب هذا كان قد بني من عدة قطع من حجر الكلس الاسمر (الحلان). اما باطن التجويف فقد شيد بالحجارة الكبيرة والجبص، وكسيت واجهته بطبقة سميكة من الجبص ايضاً. وهذا المحراب هو مستطيل الشكل، ارتفاعه الكلي 7,70م، وعرضه 7,10م، وارتفاع التجويف 7,77م، وارتفاع عقده 1,17م، وسعة فتحته 1,20م،

- وصف الحراب: تعلو الحراب نصف قبة حفر في داخلها اشكال مقرنصات، ويتقدمها عقد مدبب مطول (انظر صورة رقم ٢٩) ويرتكز على بروز (برواز) ارتفاعه ١,٥٠ م. داخل التجويف خال من الزخرفة، وعمق التجويف ٧٤، م (شكل ٤٨)، وشكله شبه مستطيل، ويحف

<sup>(</sup>۱) التوتونجي، الحاريب العراقية ص١٥١ - ذكر راتلنجر أن مساحة هذه الخرائب هي ٨٠ ياردة، وارتفاعها أثنا عشر قدما عن مستوى السهل المحيط بها.

<sup>(</sup>٢) انظر ملف موقع كوكمت العائد لمديرية الاثار العامة العراقية رقم ٣٥/٦١، ومجلة Iraq. GU Kummet, By Gerld Reitlinger, Vol V, Part 2, P: 152. 1938.

<sup>(</sup>٣) التوتونجي، المحاريب العراقية، ص١٥١٠.

المعلومات الخاصة بهذا الحراب مقتبسة من كتاب «الحاريب العراقية» ومعنى كوكمت هو مسخر الجبال. والحراب نقل من مكانة الاصلي وعرض في القصر العباسي (في بغداد) في الغرفة الثالثة ثم عاد ونقل مرة ثانية وعرض في المتحف العراقي في القاعة الاسلامية الاولى تحت رقم ٣١٠٥ع، «المحاريب العراقية، حاشية، ص١٥١».

بجانبي التجويف وفي قسمه العلوي اطار يتألف من خمس وعشرين حشوة تملؤها زخارف نباتية وصور بشرية صفت الواحدة بجانب الاخرى بعناية تامة بحيث لا تظهر فواصل بينها على جانبي التجويف وفي القسم الاسفل منه حشوة نباتية (صورة رقم ٣٠) ارتفاعها ٥٠,٥٦م وعرضها ١٠,٤٦م حفرت عليها اوراق من ثلاث شحات وانصاف اوراق نخيلية وزهرة الربيع الموصلية، وتربط هذه الاوراق بعضها ببعض فروع نباتية.

وقد برزت هذه الزخارف على سطح الحراب بمقدار ٢,٥ سم. وتعلو كلا من هاتين الحشوتين حشوتان اخريان على كل جانب، طول كل منها ٢,٥ م وعرضها ٢,٣٠ م، على احداها حفرت زخارف نباتية هي عبارة عن ورقة من ثلاث شحات، وعلى جانبها انصاف الاوراق النخيلية وفروع نباتية وشكل زخرفي يشبه الهلال(١).

يحيط بالحراب من جهاته الثلاث صف واحد من الحشوات ما عدا الحشوات المار ذكرها، حيث تألفت من صفين من الحشوات الواحدة بجانب الاخرى، ونلاحظ التشابه بالحشوات على جانبي التجويف... ويعلو هذه الحشوات حشوة نباتية تختلف عن الحشوة النباتية المار ذكرها. اي انها ملئت بالزخارف النباتية وهي خالية من العقد الزخرفي والعمودين. وفوق هذه الحشوة حشوة حفر عليها شكل شخص حامل بيده صولجانا وتعلوها حشوة نباتية كالتي وصفناها.

اما الشريط العلوي فقد تألف من تسع حشوات، اربع منها حفرت عليها اشكال آدمية، وخمس نباتية، فعلى الجانب الاين للشريط حشوة حفر عليها شكل شخص حامل بيده اليسرى اناء، ويده اليمنى موضوعة على حزامه، ومجانبها حشوة نباتية تشبه الحشوة السابقة،

<sup>(</sup>١) انظر: الحاريب العراقية، ص١٥١ - ١٥٢.

وبجانبها حشوة اخرى حفر عليها شخص حامل بيده اليمنى قوسا، وباليسرى سها، والملاحظ هنا ان اشكال الصور البشرية متشابهة من حيث الوجوه والملابس، اي انهم يرتدون رداء يتدلى الى منتصف الساقين تقريباً، وعلى رؤوسهم عائم، وفوق العائم ورقة من ثلاث شحات، اما الاسلحة فهي تختلف من صورة الى اخرى وهي متنوعة وتشمل القوس والسهم والسيف (۱).

آراء بعض الباحثين في محراب كوكمت وتاريخه: طرحت آراء مختلفة ومتعددة كان قد ادلى بها بحاثة مسلمون واجانب اثاريون حول محراب كوكمت وتاريخه. والآراء هذه وردت في كتاب «الحاريب العراقية» نقتبس منها ما يلى:

- قال البعض: ان التجويف (الذي هو الحراب نفسه) هو بالفعل عراب لمسجد لا غير، وبنوا آراءهم على بعض الافتراضات (٢).

- ادعى البعض الآخر ان هذا التجويف لا يصلح ان يكون عراباً. وعللوا آراءهم ببعض الادلة (٣).

<sup>(</sup>١) انظر، الحاريب العراقية، ص١٥٢ - ١٥٤.

<sup>(</sup>۲) من هؤلاء البحاث نذكر الاستاذ حسين عوني عطا. قال انه عثر هناك على قاعدة مئذنة مبنية بالطابوق والجص. وهي مستطيلة الشكل. وان بدن هذه المئذنة يبدو مدوراً. وتشبه منارة قطب الدين القريبة من كوكمت (على بعد نصف ميل) وان تاريخها يرجع الى سنة ٥٩٧ هـ/١١٢٠م. كما ذكر انه عثر ايضاً على قراميد خزفية ذات اللون الازرق الفاتح تعود الى العصور الاسلامية. وعلى كسر فخارية لحباب مزخرفة تعرف بحباب سنجار كانت تشتهر بالصور البشرية وتاريخها يرجع الى المهد الاتابكي (المحاريب العراقية، ص١٥٤ - ١٥٥٠).

ومن اصحاب هذا "الرأي ورد ايضاً اسم دايفد رايس، قال دايفد ان التجويف كان محرابا وانه يعد من الحاريب المهمة، وتاريخه يعود الى القرن الثاني عشر الميلادي (السادس الهجري)، وان الصور البشرية الحفورة عليه كانت لجرد الزخرفة (الحاريب، ص٥٦٥).

<sup>(</sup>٣) من هؤلاء ورد اسم راتلنجر «Reitlinger» واسم كريسول واعتقد هذا الاخير ان التجويف ما هو الا عبارة عن فجوة داخل قصر بني لوضع العرش فيه او انه مدخل يؤدي الى المسجد مباشرة حتى يتمكن السلطان من الذهاب الى الصلاة دون ان يقابل عامة الناس. هذا وان صاحب كتاب «الحاريب العراقية » استبعد هذا الرأي وقال ان البناء الذي يوجد فيه التجويف لا يصلح ان يكون قصرا، ولا يصلح ان يكون بابا يؤدي من القصر الى المسجد «الحاريب، ص١٥٦» . =

- من حيث تاريخ تشييد الحراب، فإن الآراء اجمعت على انه من بقايا العهد الاتابكي بالمقارنة مع غيره من محاريب ذلك العهد سواء من حيث البناء، او من حيث الزخرفة فيه . الا ان اقرب نقوش لهذا «الحراب» نجدها في اطار باب كنيسة النبي شموني في قرية قراقوش قرب الموصل(۱).

٧ - الخان: كان لوجود الخانات في المدن واطرافها ضرورة املتها طريقة الحياة منذ اقدم العصور، اذ كانت هذه الأماكن تقوم بوظيفة شبيهة بوظيفة الفنادق في الوقت الحاضر تقريباً. فالرحالة والمسافرون والتجار على اختلاف مذاهبهم واجناسهم كانوا يجدون في تلك الخانات فرصاً يرتاحون فيها من عناء أعالهم واسفارهم، ففي جنباتها كانت تعرض البضائع وتجري عقود البيع والشراء.... وفي زواياها كانت تقام حلقات التعارف، وتنشأ الصداقات، وتدبر المكائد. وكثيرا ما كانت هذه الأماكن نفسها ملاذا للضالين وابناء السبيل وامثالهم. لهذا فاننا نجد اكثر القادة من الملوك والامراء والولاة كانوا يكثرون من بناء هذه الأمكنة في جهات مختلفة من ديارهم وينسبونها اليهم.

والخان الذي نحن بصدده الآن، والذي تحدثت عنه بعض المصادر. هو ذلك الذي كان يقع في خراج سنجار العصور الوسطى، والذي

<sup>= -</sup> ومن هؤلاء ايضاً ورد اسم الاستاذ سعيد الديوه جي الذي قال: «ربا كان هذا التجويف - الذي يعود لعهد الاتابكيين ٥٦١ - ٦٣٥ هـ/١٢٧ - ١٢٣٣ م مدخلا او شباكا مسدودا يتخذ لتزيين الغرفة وقد عارض صاحب الحاريب هذا الرأي ايضاً.

<sup>-</sup> اما نجاة التوتونجي - صاحب كتاب الحاريب - فقد رجح ان تكون خرائب كوكمت (حيث يوجد الحراب) هي نفس مدرسة السلطان عاد الدين زنكي المتوفى في سنة ٥٩٤ هـ/١١٩٧م (التي كان قد بناها للمذهب الحنفي الذي تعصب له (ابن الاثير، الباهر، ص١٩١).

وبا ان السلاطين الأتابكيين كانوا يتخذون الى جانب المدرسة مرقدا لهم او لأحد الاغة فمن المرجح ان يكون هذا الذي يسمونه محرابا ضريحا اقامه السلطان عاد الدين - صاحب سنجار - لنفسه بجوار مدرسته، حيث رغب في تزيين ضريحه بصور تسجل اعاله الحربية. وان تاريخ بنائه يرجع الى زمن انشاء المدرسة ابان تسلطنه (٥٦٦ - ٥١٤ هـ) «الحاريب العراقية، ص١٥٧ - ١٥٨ ».

II-AAssyrie chrétienne, vol. II, Pl. C. (1)

اصبح الآن خراباً يباباً.

فابن جبير كان قد عرفّنا اليه من خلال ما ذكره عنه في رحلته حيث كان قد نزله وبات فيه ليلته. « ... كان نزولنا بها (بسنجار) في خان خارجها...(۱) » والمرحوم الاستاذ نقولا سيوفي (١٨٢٩ - ١٨٢٩ م) كان قد حدد موقع هذا الخان وارجع تاريخه - من خلال الكتابة التي كانت ظاهرة على بابه - الى عهد الاتابك بدر الدين لؤلؤ، وهذا ما قاله بشأنه: « ... في الخان الذي قبل سنجار باربع ساعات، وعلى داير الباب الذي اطرافه مدفونه في الخراب، كتابة بالقلم العربي بعضها مهشم، واولها وآخرها تحت الردم، وهذا ما امكن فكه: صان الله مولانا الملك الرحيم... العالم العادل المظفر المرابط الغازي بدر الدنيا والدين، ركن الاسلام والمسلمين ناصر الحق (٢) ».

ان الألقاب الواردة في الكتابة: الملك الرحيم، بدر الدنيا والدين، هي القاب السلطان بدر الدين لؤلؤ اتابك الموصل سنجار لسنة ٢٥٧ م ٢٥٧ م. الا ان هذه الكتابة لا تعني ان لؤلؤا هو الذي بنى هذا الموقع، فربما يكون قد رجمه او اعاد بناءه ولهذا ذكر اسمه على داير بابه، والدليل على صحة قولنا هذا هو ان هذا الخان (الواقع خارج سنجار) كان موجودا ساعة وصول الرحالة ابن جبير الى تلك الجهات (٨١٥ هـ/١٨٥ م)، وان هذا الرحالة كان قد نزله بنفسه وبات ليلته فيه - كه قلنا - فذكره، في الوقت الذي لم يكن فيه بدر الدين لؤلؤ قد ظهر على مسرح الأحداث في الجزيرة الفراتية وعلى الأخص في الموصل وأعالها، اذ ان ظهوره كان حال كان خكرت المصادر - بعد وفاة سيده - الذي كان قد اشتراه - واعني به نور الدين ارسلان شاه بن عز الدين مسعود - صاحب الموصل - وذلك في الدين ارسلان شاه بن عز الدين مسعود - صاحب الموصل - وذلك في

<sup>(</sup>۱) ابن جبیر، رحلته، ص۲۱۹.

<sup>(</sup>٢) نقولا سيوفي، مجموع الكتابات المحررة في ابنية الموصل، ص١٦٦٠.

سنة ٦٠٧ هـ/١٣١٠ م (١). لهذا فان هذا الخان هو ليس من مخلفات العهد اللؤلؤي وانما يعود بالتأكيد الى العهود السابقة.

٨ - النقود: ان أهمية مدينة سنجار السياسية والاقتصادية ومكانتها بين مدن الجزيرة المحيطة بها جعلت منها - كما اسلفنا من قبل - دارا لضرب النقود منذ اقدم الأزمنة، وفي العهود الاسلامية بالذات. ولذا فقد تم العثور على غاذج عديدة من المسكوكات الإسلامية التي كانت قد ضربت في هذه المدينة وفي عصور مختلفة.

وأقدم هذه المسكوكات تعود – كما يظهر من الكتابة التي تحملها – الى اوائل القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) وهي مؤرخة بالسنين: -7.7 - 7.7 - 7.7 - 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 = 7.7 =

<sup>(</sup>١) ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص١٩٧٠.

<sup>(</sup>٢) السامر، الدولة الحمدانية، ١: ٢١٠،

<sup>-</sup> كان لافوا قد اشار في كتابه الخاص بالمسكوكات الاسلامية الى المسكوكة التُورخة في سنة ٣٠٦ه هـ مبينا الكتابة الواردة فيها على الشكل التالي: « ...بسنجار سنة ست وثلثاثة » وقدر وزنها ب٢٠٦٥ خ. ... **Henri Lavoix**, Catalogue des monnaies ..., Vol I, P: 295, No 1175.

اما المسكوكة المؤرخة في سنة ٣١٩هـ، فقد اشار اليها (بول) وذكر الكتابة التي تحملها وهي التالية: « .. بستجار سنة تسع عشرة وثلثائة ».

Lane- Poole, Catalogue oriental, Vol I, P: 147, No 334.

لانحيازهم الى جانب الخلافة ابان صراعه معها(١).

هذا ويرجح ان تكون مدينة سنجار قد اتخذت دارا للضرب في العصور الاسلامية السابقة لهذه التواريخ، وان النقد المشار اليه ما هو الا استمرار للضرب الذي كان سابقاً (٢).

(١) ابن مسكوية، تجارب الامم، ١: ٢٣٤ حوادث سنة ٣٢٠ هـ.

فيها وهي على التوالى: ١٩٤، ٢٩١، ٢٩١، ٣٠٠ه..

Lane- Poole, Catalogue Oriental, Vol I, P: 148 et 151 No 335 et 452.

(۲) ذكر المقريزي في كتابه «شذور المقود في ذكر النقود » ان الجزيرة - ربما كانت جزيرة ابن عمر - كانت دارا لشرب النقود في العهد الاموي وعلى الاخص في عهد مروان بن محمد المجدي الذي ضرب الدراهم فيها على سكة حران حتى قتل سنة ١٣٣ هـ(ص١٧٠). ويضيف محقق الكتاب فيقول: وعلم من دور الضرب في بلاد الجزيرة عدا حران: الرها ونصيبين والموصل وسروج. (نفس المصدر). باب تعليقات وملاحظات ص١٢٠). بهذا نقول ان من الجائز ان تكون سنجار من بين تلك المدن ايضاً وان لم تذكر بالاسم، وهذا الجواز والترجيح اكده زامباور حين افاد بوجود مسكوكات مضروبة في سنجار في سنوات ما قبل التواريخ المبينة اعلاه، لكنه لم يشر الى نوعية تلك المسكوكات ولا الى الكتابة او الرسوم التي تحتويها، وافا اكتفى بذكر السنين التي ضربت

Zambaur, Die Münz Prägungen, des islams, 1: 150.

فالمسكوكة الاولى (المؤرخة في سنة ١٩٤هـ) تعود الى عهد الخليفة العباسي الامين (١٩٣ - ١٩٨ م). وترجع اما الى ولاية محدبن الفضل على الموصل والجزيرة واما الى ولاية الراهيم بن العباسي الذي ولي بعد صرف ابن الفضل في نفس هذه السنة ايضاً. «الازدي، تاريخ الموصل، ص٣١٩».

والمسكوكة الثانية (المؤرخة في سنة ٣٩١هـ) فهي من عهد الخليفة المكتفي بالله (٣٨٩ - ٢٩٥ هـ/ ٩٠٠ م) وربا تقابل فترة بدء نفوذ آل حمدان على الموصل وديار ربيعة وان ذكرت المصادر ان امارتهم قد بدأت هناك من عام ٣٩٣ هـ.

والمسكوكة الثالثة (المؤرخة في سنة ٣٠٠هـ) فهي تعاصر حكم الخليفة العباسي المقتدر بالله (٢٩٥ - ٣٠٠ هـ/ ٢٩٨ م)، وتعود الى حكم آل حمدان في الموصل وسنجار وعلى الاخص عبد الله الملقب بابي الميجاء.

<sup>-</sup> ابو الفدا، المختصر في اخبار البشر، ٣: ٩٥ حوادث سنة ٣٢٠هـ. والجدير بالذكر ان مؤنسا كان قد قتل في سنة ٣٢٠هـ على يد الخليفة القاهر بالله. «الصابي، تحفة الامراء في تاريخ الوزراء، حاشية ص١٧٢).

<sup>-</sup> كان البحاثة (بول) قد اشار الى هاتين المسكوكتبن المؤرختين بالسنتين ٣٢٠ و٣٢١ هـ في مؤلفه الخاص بالمسكوكات الاسلامية. واظهر العبارة التي تحملها كل منها. وكانت على النحو التالي: الاولى (المؤرخة في سنة ٣٢٠ هـ).. بسنجار سنة عشرين وثلثائة.

الثانية (المؤرخة في سنة ٣٢١هـ): على مركز الوجه: ... بسنجار سنة احدى وعشرين وثلثاثة. لا اله الا الله وحده لا شريك له. ابو القاسم بن امير المؤمنين. على مركز الظهر: لله. محمد رسول الله --القاهر.

واستمر ضرب النقود في سنجار ايام بني عقيل – حيث كانت ضمن ممتلكاتهم، وان هؤلاء ضربوا فيها نقودهم الى جانب الموصل وبلد. ولقد اشار زامباور الى وجود مسكوكات من ضرب العقيليين في سنجار وهي مؤرخة بالسنين (٣٩٠ – ٣٩١ – ٣٩٥ هـ)(١). وهذه المدة تقابل فـ ترات حكم الأمراء: حسام الـدولـة المقلـد بن المسيـب (٣٨٧ – ٣٨١ هـ/ ٣٩١ م المدولة «قراوش بن المقلد (٣٩١ – ٣٩١ م المدولة «قراوش بن المقلد (٣٩١ – ٢٤٤ هـ/ ١٠٠١ م) وفي العهد الاتابكي، وهو بالله (٣٨١ – ٢٤٤ هـ/ ١٠٠١ م) وفي العهد الاتابكي، وهو العهد الأكثر شهرة وازدهارا في تاريخ سنجار حيث اضحت فيه امارة المستقلة، فأنه يستدل من مجموعة المسكوكات التي عثر عليها في خرائب المدينة، على انها استمرت دارا للضرب وضرب فيها معظم الملوك المتابكة نقودهم المتنوعة ". ومن تلك النقود التي ما زال المتحف العراقي وغيره من دور الآثار في العالم يحتفظ بها الى الآن:

۱ - دينار من ذهب يرجع الى عاد الدين زنكي الأول (٥٢١ - ٥٤٥ هـ/١١٢٧ - ١١٤٦م) مؤسس الدولة الاتابكية في الموصل وسنجار. ويعاصر حكم الخليفة العباسي المسترشد بالله (٥١٦ - ٥٢٥ هـ/١١٨٠ - ١١٣٥م)، محفوظ في المتحف العراقي تحت رقم ٤٢٨٨ - ع

Zambaur, Die münz Pragungen des Islams, 1, 150.

<sup>(</sup>٢) ابن شداد، الاعلاق الخطيرة، ج٣، ق١، ص١٦١ - ١٦٢.

<sup>(</sup>٣) تنوعت مسكوكات آل زنكي فشملت الدنانير والدراهم والفلوس، من ذهب وفضة ونحاس وظهر على معظمها وخاصة النحاسية منها تصاوير مختلفة (محمد باقر الحسني، تطور النقود الاسلامية، ص٦٨). ومن ابرز هذه الصور:

١ - صورة نسر ذو رأسين، ناشر جناحيه يرجع - كما يذكر فيليب حتى - الى ايام سومر القديمة.
 (حتى تاريخ العرب المطول، ٢: ٧٨٦).

٢ - صورة شخص يتجه نحو اليسار. (عمد باقر الحسيني، العملة الاسلامية في العهد الاتابكي، ص١٣١).

<sup>(</sup>٤) هذا الدينار ذو شكل دائري غير مصور بصور آدمية، على الوجهين منه كتابات تحمل العبارات =

٢ - دراهم نحاسية ترجع الى عاد الدين زنكى الثاني بن مودود • (٥٦٦ - ٥٩٤ هـ/ ١١٧٠ - ١١٩٧م) ويقدر عدد هذه الدراهم بأكثر من اثنتين وعشرين قطعة موزعة على متاحف عدة ومن نماذجها الدرهم

= التالية بشكل عمودى:

سنة ، ، الدينار الوجه: هامش -مركز الوجه: نتيجة واضحة غير حروفه « معظم لا اله الا الله ناخية وكثرة السلم المسترشد الاستعال من ناحية الحرى ». السلطان الاعظم سنجر هامش الظهر: .... -مركز الظهر: سنجاره 4 «معظم حروفه غير وأضحة ......» محمد رسول الله ب السلطان المعظم

منصور

ورد هذا في مجلة سومر مجلد، ٢٣، الجزء الاول والثاني لسنة ١٩٦٧، ص١٩١ – ١٩٢، مقال بعنوان: دراسة تحليلية لثلاث مسكوكات اتابكية نادرة. كما ورد في كتاب العملة الاسلامية في العهد الاتابكي، ص٣٤ » الوُلفه: عمد باقر الحسيني.

- ثمة ملاحظة جديرة بالإهتام على هذا الدينار وهي ان ورود اسم السلطان محمد شاه بن ملكشاه عليه واضحا دفع ببعض المشتغلين بدراسة المسكوكات الى القول انه ربما كان اثرا سلجوقياً وانه يعود الى ايام الامراء الذين حكموا باسم السلاجقة (٤٨٩ ~ ٥٣١ هـ/١٠٩٥ – ١١٢٧م). الا ان وجود كلمة اتابك وسنجارة قد يزيلا بعض الغموض اذا استبدلنا اسم محمد شاه باسم ابنه (محود) ذلك صحيحاً من الوجهة التاريخية استنادا الى اللاحظات التالية:
- ان خلافة المسترشد بالله (الوارد اسمه على الدينار) تنحصر بين ٥١٢ ٥٢٩ هـ وان وفاة محمد شاه بن ملكشاه كانت في سنة ٥١١هـ. فكيف يصح والحالة هذه ضرب عملة عليها اسم ملك كانت وفاته في سنة ٥١١ هـ، بينها تولي المسترشد الحلافة في سنة ٥١٢ هـ وبينهها فارق سنة
- ان مدينة الضرب (سنجاره) كانت قد دخلت في حكم عاد الدين زنكي في سنة ٥٢١ أو ٥٣٢ هـ وهي بداية حكمه. ولم تكن سنجارة قبل هذا التاريخ الا مقاطعة وهبها السلطان ، سنجر شاه الى السلطان مجمود مع غيرها من البلاد، واستمر نفوذ مجمود عليها بعد اقطاعها من قبله الى عهاد الدين - الذي كان مرضى عنه من قبل السلطان سنجر لانحيازه اليه (ابن الاثير، التاريخ الباهر، ص٢٢ - ٤٤). ولهذا ظهر اسم سنجر واضحاً على الدينار.
  - كان العزاوي قد ذكر نقوداً تحمل السنين: ٥٥٥ ٥٥٦ ٥٥٧ هـ، أي انها تعود الى قطب الدين مودود المتوفى في سنة ٥٦٥هـ - وهو والد عهاد الدين زنكي الثاني - دون ان يشير الى مكان ضربها (تاريخ النقود العراقية، ص١٩٤). وبما أن قطب الدين قد ضم اليه سنجار في سنة ٥٤٤ هـ - بعد

المحفوظ في المتحف الأسلامي بالقاهرة تحت رقم ١٧١٨٩/٣).

٣ - فلوس نحاسية من عهد قطب الدين محمد (٥٩٤ - ٣٦٢ هـ/١٩١٧ - ١٢١٨ م). قيل ان عددها بلغ ثلاث وثلاثون قطعة عفوظة الآن في عدة متاحف مؤرخة بالسنين: ٥٩٥ - ٥٩٦ - ٥٩٨ - ٥٩٠ - ١٠٠ - ١٠٠ - ١٠٠ هـ. ويستفاد مما كتب عليها ان النقود الأيوبي كان قد بدا واضحا في بلاد سنجار. وان صاحب سنجار من آل زنكي كان قد دخل في طاعة الأيوبيين (٢). وفي سنجار ضرب الأيوبيون

اتفاقه مع اخيه نور الدين محمود صاحب حلب – واقطعها الى وزيره زين الدين علي بن بكتكين (ابن الأثير، التاريخ الباهر، ص ٩٧). فليس من المستبعد ان يكون مودود هذا قد ضرب عملته في المدينة كما فعل والده من قبله، وان المسكوكات التي أوردها العزاوي أعلاه هي من جلة ما ضرب فيها.

(١) وهذا الدرهم محمل العبارة التالية:

على مركز الوجه صورة نسر ذي رأسين ناشر جناحيه، وعلى صدره كتب «الآمام أحمد » على هامش الوجه: ضرب هذا الدرهم بسنجار...

على الظهر: .. بن زنكي، الملك العالم، عاد الدنيا والدين زنكي بن مودود.

« محمد باقر الحسيني، العملة الاسلامية في العهد الأتابكي، ص ٨٦ - مجلة المسكوكات، العدد الثاني، لسنة ١٩٦٨، مجموعة صراف، تحت رقه ٥٨٦ ».

- ذكر البحاثة (بول) في مؤلفه الخاص بالمسكوكات الاسلامية عدداً من هذه الدراهم وأشار الى الكتابة التي تحتويها ومنها ما كان على النحو التالي:

الأول: .. بسنجار سنة اربع و.. (بن زنكي) الملك العالم العادل...

الثاني: ضرب هذا الدينار بسنجار.. وخساية زنكي بن.. زنكي بن مودود.

الثالث: ضرب. ست (٢) وتمانين وخسماية.

Lane Poole, Catalogue Oriental, Vol. 3, P: 219-220, No: 615-616-617-618-619.

- والى جانب النقدين المؤرخين في سنة اربع وثمانين وست وثمانين وخسماية. يضيف زامباور نقداً آخر كان قد ضرب في سنجار في عهد عهاد الدين الثاني بن مودود. وهو مؤرخ في سنة ٥٩٣هـ/ ١١٩٦٦م. Zambaur, Die Münz Prägungen des Islams, 1: 150.

(٢) من غاذج هذه الفلوس نذكر القطع التالية:

الأولى وتحمل العبارة التالية:

مركز الوجه: الملك العزيز عثان بن يوسف، الملك العادل ابو بكربن أيوب.

هامش: الوجه: ضرب بسنجار سنة خسة وتسعين... مائة.

مركز الظهر: الامام الناصر، الملك المنصور قطب الدنيا والدين محمد. هامش الظهر: بن زنكي / بن مودود / ... / .../ يوسف.

Lane Poole, Catalogue Oriental, Vol. 3, P: 221, No 620.

, - محمد باقر الحسيني، العملة الاسلامية في العهد الأتابكي، ص ١٢٩ - ١٣٠٠. يلاحظ في هذه المسكوكة =،

#### نقودهم التي حملت اسماءهم كملوك مستقلين ذوي سيادة مطلقة على

ورود اسم الملك الايوبي العزيز عثان صاحب مصر (٥٨٩ - ٥٩٥ هـ/ ١١٩٣ - ١١٩٨م). واسم الملك العادل ابي بكر بن ايوب - اخي صلاح الدين، الذي كان نائبا عن العزيز عثان في دمشق. والسبب في ورود الاسمين معا هو قبول قطب الدين محمد - صاحب سنجار في الدخول في طاعة بني ايوب لاضطراره الى مساعدتهم على ابن عمه نور الدين ارسلان شاه - صاحب الموصل - لقصده بلاد نصيبين واخلها منه.

« ابن واصل، مفرج الكروب، ٣: ٧٨ - ٧٩ »،

· الثانية وعليها الكتابة الآتية:

مركز الوجه صورة شخص متجه نحو اليسار.

هامش الوجه: ضرب سنجار سنة ست وتسمين وخمساية.

على الظهر: بن زنكي ، الإمام الناصر لدين الله ، الملك المنصور قطب الدنيا والدين.

- ٣٠٠ باقر الحسيني، العملة الاسلامية في العهد الاتابكي، ص ١٣١٠.

« مجلة المسكوكات، العدد الثاني، سنة ١٩٦٩، مجموعة صراف، تحت رقم ٥٨٧ ».
 اما البحاثة (بول) فانه يضيف الى ما كتب على الظهر الكلمات التالية: «قطب الدنيا والد.. محد بن مودود ».

Lane Poole, Catalogue Oriental, Vol. 3, P: 222, No 621.

- لم يذكر على هذه المسكوكة (المؤرخة في سنة ٥٩٦هـ) اسم الملوك الأيوبيين كما في التي سبقتها، ومرد ذلك هو ان هذه السنة كانت من أشد الفترات السياسية اضطرابا في حياة الدولة الأيوبية، بسبب وفاة الملك العزيز عثان بن صلاح الدين -، ومحاولة العادل السيطرة على البلاد والاستئثار بالسلطنة، لذلك وأمام تصارع آل ايوب وحتى ينجلي الموقف، اغتنم قطب الدين الفرصة وضرب نقوده المتنوعة بحرية مطلقة دون ان يلمح فيها الى اي نفوذ أيوبي عليه.
  - الثالثة، وتحمل الكتابة التالية:

مركز الوجه: الملك المنصور قطب الدنيا والدين محمد بن زنكي بن مودود ولي عهده سنجار شاه نوح. مركز الظهر: الإمام الناصر لدين الله امير المؤمنين، الملك العادل سيف الدين ابو بكر بن أيوب. هامش: ضرب سنجار سنة ستاية.

«محمد باقر الحسيني، العملة الاسلامية في العهد الأتابكي، ص ١٣١». اما البحاثة (بول). فلم يذكر التصوير الذي ورد على مركز الوجه واكتفى بذكر الكتابة فقط.

Lane Poole, Catalogue Oriental, Vol. 3, P. 224, No 629.

- في حين لم يذكر زامباور سوى النقدين المؤرخين في سنة ٦٠١ و ٦٠٦ هـ مضيفا اليها نقداً آخر كان قطب الدين قد ضربه سنة ٦٠٥ هـ.

Zambaur, Die Münz Pragungen des Islams, 1: 150.

ان ورود اسم العادل على هذه المسكوكة دليل على عودة النفوذ الأيوبي الى بلاد سنجار وسائر بلاد قطب الدين، ففي هذه السنة (٦٠٠هـ) سعى العادل الى استالة قطب الدين وضعه اليه بعدما سمع بالاتفاق الذي تم بين هذا الأخير وبين نور الدين ارسلان شاه الأول - اتابك الموصل - الذي كان قد خاصم العادل، كما ان ورود اسم شاه نوح - وهو لم يرد مطلقا اثناء بحثنا للعهد الأتابكي في منطقة سنجار - يدفعنا الى القول انه ربما كان هذا ابنا رابعا لقطب الدين، وانه توفى في حياة ابيه، او ربما كان احد المقربين اليه.

المدينة. وهناك العديد من مسكوكات مؤرخة بالسنين: ٦١٥ و ٦١٧ هـ، وجميعها تحمل اسم الملك الأشرف موسى بن العادل، وتعاصر حكم الخليفة العباسي الناصر لدين الله (٥٧٥ - ٦٢٢ هـ/١١٧٩ - ١٢٢٥م)(١).

- اشار (بول) الى وجود عدد آخر من مسكوكات قطب الدين محمد مؤرخة بالسنين ٥٩٨ و ٥٩٩ و ٢٠٦

Lane Poole, Catalogue Oriental, Vol., 3, P. 223-225, No 626; 627, 631.634.

(١) فالمسكوكة المؤرخة في سنة ٦١٥ هـ تحمل الكتابة التالية:

مركز الوجه: سنجار خمس عشر ستاية.

هامش الوجه: الملك الأشرف شاه ارمن موسى بن ابي بكر.

مركز الظهر: الإمام الناصر، امير المؤمنين، الملك الكامل محمد.

ويقول لافوا في كتابه الخاص بالمسكوكات الاسلامية ان هذه المسكوكة تحمل صورة ملك على رأسه
 تاج، ويده اليمنى على وركه، واليسرى يحمل بها كرة، وان وزنها يقدر بـ ١٠,٤٤غ.

Lavoix H. Catalogue des Monnaies Musulmanes, (Egypte et Syrie), Vol. 3, P: 265, No 690.

اما (بول) فقد اورد العبارة المكتوبة على هذه المسكوكة على النحو التالي:

مركز الوجه: سنجار سنة خس عشر ستائة....

هامش الوجه: الملك الأشرف شاه ارمن بن ابي بكر.

مركز الظهر: لا اله... الإمام الناصر لدين الله امير المؤمنين، الملك الكامل محمد وتحتها كتابة معكوسة (محمد رسول..) وتحتها عبارة: لدين الله.

هامش الظهر: إلى اليمين (ل الله) وإلى اليسار (إلا الله).

Lane Poole, Catalogue Oriental, Vol. 4, P: 126, No: 456.

- ان ورود اسم الملك الكامل عمد لدليل على طاعة الملك الأشرف موسى لأخيه الكامل صاحب السيادة آنذاك على مصر والشام وبعض نواحي الجزيرة حيث ملك الأشرف.

اما المسكوكة الثانية والمؤرخة في سنة ٦١٧ هـ. فعليها الكتابة الآتية:

مركز الوجه: سنجار سبع عشرة وستاية.

هامش الوجه: الملك ... ابو بكر - (لقب الملك الأشرف).

مركز الظهر: الإمام الناصر لدين الله، امير المؤمنين، الملك الكامل محمد.

هامش الظهر: محد ... رسول الله.

وذكر لافوا وزن هذه المسكوكة كان يقدر بـ ٨٠ ٨٨غ.

Lavoix, H, Catalogue des Monnaies..., Vol 3, P: 266-267, No 692.

وأفاد (بول) ثم لافوا بوجود مسكوكة ثالثة ترجع الى الملك الأشرف موسى ومؤرخة في سنة ٢١٥هـ وهي تشبه نظيرتها المؤرخة بنفس السنة من حيث الكتابة الواردة فيها مع إضافة العبارة التالية على هامش الظهر: « ... محمد رسول... ».

Lane Poole, Catalogue Oriental, Vol. 4, P: 127, No 457.

وذكر لافوا ان وزنها قدرب، ٩,٤٠ غ.\*

Lavoix, H, Catalogue des Monnaies..., Vol. 3, P. 266, No 691.

هذا ولم يتوقف ضرب النقود في سنجار بعد الأيوبيين بل استمر في عهد خلفائهم، واعني بذلك أيام بدر الدين لؤلؤ، فمن المعروف ان بلاد سنجار كانت احدى النواحي الهامة التي تشكلت منها بملكة بدر الدين، وان الأخير كان قد حرص على النهوض بها ودأب في تعميرها وازدهارها ومن ثم اتخذها - كسائر كبرى مدن المملكة - دارا لضرب نقوده، ولقد اشار زامباور في مؤلفه الخاص بالمسكوكات الى وجود نقدين اثنين كانا قد ضربا في سنجار في عصر بدر الدين وابنائه من بعده وها مؤرخان بالسنين: ١٥١ و ١٥٧ هـ. لكنه لم يشر الى الكتابة التي كانت عليها(١).

وبعد انقراض مملكة بدر الدين واولاده على ايدي المغول عام ٦٦٠ هـ/١٢٦٢م، دخلت سنجار ضمن الكورة المغولية، حيث خضعت لنفوذ الايلخانيين ثم الجلايريين والتيموريين ومن بعدهم التركهانيين والصفويين الى ان قبض عليها اخيراً الاتراك العثانيون. وتشير مصادر النقود الى ان المدينة كانت من بين الأماكن التي ضربت فيها العملة أيام الايلخانيين ومن اعقبهم من سلاطين المتغلبة حيث عثر على مجموعة مسكوكات من فضة ونحاس تعود الى تلك الفترة، وجميعها تحمل اسم سنجار، كما تحمل اسماء والقاب السلاطين الذين ضربت في أيامهم. والبعض من هذه المسكوكات يظهر عليه تاريخ الضرب واضحاً وجلياً، والمخر يصعب ملاحظته نتيجة الضرب السيء او كثرة الاستعال. ومع والآخر يصعب ملاحظته نتيجة الضرب السيء او كثرة الاستعال. ومع السلطان او ذاك. والمجموعة هذه ومثيلاتها تتميز – كما تشير المصادر –

<sup>\*</sup> اما زامباور فقد اكتفى بذكر نقدين فقط من ضرب مدينة سنجار في المهد الأيوبي، وقال انها مؤرخان بالسنين ٦١٦ و ٦١٧هـ.

<sup>-</sup> Zambaur, Die Münz Prägungen de Islams, 1: 150. (1)

I. Zambaur, «Op. Cit», 1: 150.

بكتابات وصور مختلفة وهي لا تزال محفوظة في المتاحف ودور الآثار سواء في القطر العراقي او في خارجه، وتحمل كل واحدة من مسكوكاتها رقيًا خاصاً بها(١). وان مصادر النقود لم تشر الى وجود مسكوكات من

(١) من مسكوكات هذه الجموعة نذكر:

مركز الوجه: صورة شخص بكامل جسمه، مأخوذة من الإمام، وعليه ملابس خططة وفضفاضة.

هامش الوجه: ضرب سنجار (سنة ثلث) وسبعين وستائة.

مركز الظهر: قا آن الأعظم هولاكو خان المعظم.

- هامش الظهر: لا اله إلا الله محمد رسول الله صلى الله عليه.

" مجلة سومر ، مجلد ٢٢ سنة ١٩٦٦ ، الجزء الأول والثاني، ص ١٠٥ ، مقال بعنوان: العملة الاسلامية في المهد الايلخاني. بقلم: مهاب درويش البكري». وبما يلفت النظر انه من ملاحظة تاريخ هذه المسكوكة يتبين انه لا يتطابق مع الفترة الزمنية التي حكم فيها هولاكو بلاد الجزيرة والعراق (٦٥٦ - ٣٠٦هـ/ ١٢٥٨ - ١٢٦٨م). لذلك فمن المرجع بل والأكيد ان الخطأ في كتابة التاريخ كان من جانب النقاش. لأنه بدلا من ان ينقش كلمة ستين او العدد (٦) نقش كلمة سبعين او العدد (٧). وتفيد مجلة سومر ايضاً ان وزن هذه المسكوكة قدر بـ ٤ غ وان قطرها هو ٢٢ مم. - وورد ذكر هذه المسكوكة ايضاً في: مجموعة صراف، تحت رقم ٥٩٠

والجدير بالذكر انه يوجد في المتحف العراقي الآن مسكوكة أخرى تحمل لقب قا آن اعظم ايلخان، مؤرخة في سنة ١٥٤هـ، وتحمل الرقم ٥٨٧٣ - ع، وعليها اسم سنجار، ارجعت من حيث اللقب الى هولاكو كان قد امتد الى ديار الجزيرة قبل سنة ٢٥٦هـ كما بينا من قبل، هذا ويفيد العزاوي في كتابه (تاريخ النقود العراقية، ص ٤٦) انه لم يعرف من دور الضرب في العراق ايام هولاكو إلا بغداد والموصل واربل وسنجار،

٢ - مسكوكة نحاسية تحمل لقب قا آن (انمحى تاريخ الضرب عنها)، هي الآن في المتحف العراقي تحمل للوقم ١٩٥٠ - ١٩٥٠ من . يعتقد انها من عهد السلطان ارغون خان (١٦٨ - ١٩٠٠ هـ/١ ١٢٨٤ - ١٢٩١ م). مجلة سومر، مجلد ٢١، سنة ١٩٦٥، الجزء الأول والثاني، ص ١٦١ - ١٦٨٤ مقال بعنوان: الألقاب على المسكوكات الايلخانية. بقلم: مهاب درويش لطفي ».

٣ - مسكوكات نحاسية تحمل اسم السلطان غازان او لقبه (٦٩٤ - ٧٠٣ م ١٢٩٤ - ١٣٠٣م).
 وكان (بول) قد ذكر الكتابة التي وردت على بعض منها... وكانت كالتالي:
 .... ضرب سنجار / / تسعين وستاية

Lane Poole, Catalogue Oriental, Vol. VI, P: 37, No 100.

هذا ويوجد في المتحف العراقي الآن عدد آخر من هذه المسكوكات النحاسية التي حملت اسم غازان.
 بعضها واضح التاريخ، وهو في سنة ٦٩٩ هـ، كما في المسكوكتين اللتين تحملان الرقمين ٥٧٧٨ - مس
 ٩ ١٩٣٥ - مس. والبعض الآخر غير مؤرخ، او ان تاريخها قد انهجى، كما في المسكوكتين اللتين تحملان الرقمين ١٠٧٥ - مس و ٥٨٢٠ - مس و ٥٨٢٠ - مس و ٥٨٢٠ الجزء الأول والثاني، ص ٢٠٢ ، مقال بعنوان: العملة الاسلامية في العهد الايلخاني، بقام: مهاب درويش البكري ». =

١ - مسكوكات نحاسية مصورة بصور آدمية تعود الى هولاكو خان، ويقدر عددها - حسب مصادر المسكوكات - بشرة، وهي الآن في المتحف العراقي، ومن غاذجها المسكوكة التي تحمل الكتابة التالية:

ضرب سنجار بعد فترة سلاطين المتغلبة. فربما كان ذلك يعود الى احد امرين:

- فاما ان مدينة سنجار لم تعد ذات شأن لتكون من أماكن دور الضرب بعد هذا العهد.

- واما بسبب الغموض الذي ما زال يعتري غالبية نقود الشعوب التي تلت حكم المتغلبين في تلك الجهات. خصوصاً ما كان من ضرب العراق لقلة ما عثر عليه منها. بحيث ان تلك الغالبية لا تحتوي على تواريخ ضربها ولا مواطنها(۱). وقد تكون من بين هذه الغالبية

Zambaur. Die Mnz Prägungen des Islams, 1: 150.

٤ - مسكوكات فضية مؤرخة بالسنين ٧٢٩ و٧٣٣هـ ترجع الى السلطان ابي سعيد بهادرخان
 ١٣١٥ - ١٣١٦ - ١٣١٥م) ومن غاذجها نذكر:

 الأولى: وتحمل الكتابة التالية: على مركز الوجه: ... سنجار.... على هامش الظهر... ضرب في سنة تسم وعشرين وسبع مائة.

- Lane Poole, (Op. Cit), Vol. X. P. 108, No. 173.

Zambaur, (Op. Cit), 1:150.

الثانية: وعليها مايلي: على هامش الظهر: ... ضرب في سنجار سنة ثلاث وثلاثين وسبع مائة. Lane Poole, (Op. Cit.) Vol. X. P 108, No: 173.

- Zambaur, (Op. Cit.), 1: 150.

ويقول مهاب درويش لطغي في (مجلة سومر، مجلد ٢١، سنة ١٩٦٥، ص ١٩٦٠ - ١٦٢) ان هذه المسكوكة هي الآن في المتحف العراقي وتحمل الرقم ٥٢١٣ - مس، كما تحمل اللقب: السلطان العالم العادل. وذكر زامباور نقد آخر من ضرب سنجار في عهد السلطان ابي سعيد. وهو مؤرخ في سنة

- Zambaur, (Op. Cit), 1: 150.

وبعد وفاة ابي سعيد اخذ كل واحد من رجال الدولة الايلخانية يدعو لنفسه - كها أسلفنا من قبل - فتداخلت فترات حكم هؤلاء الرجال حتى أصبح من الصعب تحديد بداية ونهاية عهد الواحد منهم. وتطلعنا مصادر المسكوكات ببعض القطع التي ضربت في مدينة سنجار في أيام البعض منهم وأد ذها.

٥ - مسكوكات فضية مؤرخة في سنة ٧٣١هـ. منها واحدة هي الآن في المتحف العراقي تحمل =
 ١١) العزاوي، تاريخ النقود العراقية، ص٨٣٠.

م اشار زامباور الى نقد آخر من ضرب سنجار في عهد غازان مؤرخ في سنة ٧٠١هـ كما اشار الى نقد كان قد ضرب في عهد الايلخان اولجايتو (محمد خدابنده بن ارغون) ٧٠٣ - ٧١٦هـ/ ١٣٠٣ - ١٣٠٦م). مؤرخ في سنة ٧١٤هـ،

## مسكوكات هي من ضرب مدينة سنجار على ما نرجح اسوة بما كان قد

- الرقم ٣٩١٨ مس، عليها لقب (السلطان العادل خان) اي لقب السلطان صاتي بك خاتون (٧٣٩ - ٧٤١ هـ/ ١٣٣٨ - ١٣٤٠م) «مجلة سومر، مجلد ٢١، سنة ١٩٦٥، الجزء الأول والثاني، ص١٦٦ ».
- ٦ مسكوكات فضية تحمل اسم او لقب السلطان سليان خان بن محمد بن سينكة (٧٤١ ٧٤٥هـ/ ١٣٤٠ - ١٣٤٤ م). اشار (لين) الى احداها وذكر الكتابة التي تحملها وهي التالية:
  - مركز الظهر: السلطان العادل سليان خان، خلد ملكه.
    - هامش الظهر: ضرب سنجار /.../ سبعائة.
  - Lane Poole, (Op. Cit.), Vol. X, P: 119, No: 337.
- وأوردت مجلة سومر نماذج من هذه المسكوكات، وقالت بانها لا تزال محفوظة في المتحف العراقي تحت ارقام مختلفة منها:
  - الأولى: وتحمل الرقم ٣٧٥٠ مس، اللوح؛، وعليها الكتابة التالية:
- مركز الوجه: وهو ذو شكل رباعي ذو حنايا كتب عليه: لا إله إلا الله محمد رسول الله. هامش الوجه: ابو بكر /عمر /عثان /علي.
- مركز الظهر: وهو دائري الشكل. عليه الكتابة التالية: السلطان العادل سليان خان خلد ملكه، هامش الظهر: ... سنجار... سنة أحد و.... أر.... (أي سنة ٧٤١ هـ).
- وأفادت المجلة أن وزن هذه المسكوكة قدر بـ ١٠، ' ١، غ، وقطرها بـ ١٧ مم. «سومر، مجلد ٢٧، سنة ١٩٧١، الجزء الأول والثاني، ص٢٥٣.
- مقال بعنوان: العملة الاسلامية في العهد الايلخاني، بقلم: مهاب درويش البكري». ويضيف البكري فيقول أن دراهم سليان خان كانت كثيرة ومنوعة وقد قسمت الى عدة طرز، وان هذه المسكوكة هي من الطراز التاسع. (نفس المصدر).
- الثانية: وتحمل الرقم ٢٦٦/١ مس. وهي دائرية الوجه، سداسية الظهر، عليها الكتابة التالية:
  - مركز الوجه: الله. محمد، رسول الله.
  - مركز الظهر: ضرب السلطان الأعظم خلد الله ملكه.
    - هامش الوجه: أبو بكر/عمر/ عثمان/ على.
    - هامش الظهر: ... سنجار/ .../ بعين.
- وأوضحت مجلة سومر ان وزن هذه المسكوكة قدر بـ ١,٤٠٠غ، وقطرها بـ ١٤ مم، وانها من الطراز الحادي عشر،
  - « مجلة سومر ، مجلد ۲۷ ، سنة ۱۹۷۱ ، ص ۲۵٤ ».
  - الثالثة: وتحمل الرقم ٣٧٤٣/٢ مس. كتب عليها:
  - هامش الوجه: ابو بكر/ صديق عمر فاروق/ عثان عفا/ علي مرتضي.
- هامش الظهر: ../ .../ ... خس وأربعين/.. (أي في سنة ٧٤٥ هـ). قدّر وزنها بـ ١,٣٥٠ غ، وقطرها بـ ١٧ مم وذكر انها من الطراز الثالث.
  - - « مجلة سومر ، المجلد السابق ، ص ٢٤٩ ».
- ٧ مسكوكة فضية واحدة مؤرخة في سنة ٧٤٧هـ. هي الان في المتحف العراقي تحت رقم ٥/٣٧٣ - مس. اللوح ٤. من عهد السلطان انو شروان خان (ايغوري). ظهرت عليها =

ضرب في بغداد والموصل والحلةوسواها.

العبارات التالية:

مركز الوجه: محمد رسو.. /ابو بكر/ علي/ عثمان/ عمر.

هامش الوجه: الله لا إله إلا... لـ الله."

مركز الظهر: السلطان ايغوري، خلد الله ملكه.

هامش الظهر: سنجار/ سبع/ واربعين/ وسبعائة.

وأفاد البكري في مقاله في (مجلة سومر، مجلد ٢٧، سنة ١٩٧١، ص ٢٥٥) ان وزن هذه المسكوكة قدر بـ ١,٤٠٠غ وقطرها بـ ١٧ مم،

# المستادر والمسراجع

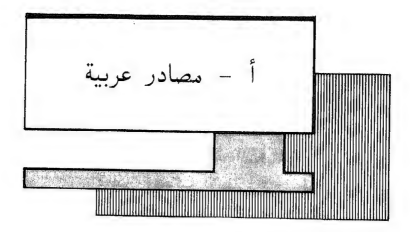
أ - مصادر عربية ه - مراجع اجنبية

ب - مصادر مترجمة و - مجلات ودوريات عربية

ج - مراجع عربية ز - مجلات ودوريات مترجمة

: - مراجع مترجمة





## أ - مصادر عربية

- ابن الاثير، ابو الحسن على بن محمد، ت٦٣٠ هـ/١٢٣٣ م:
   التاريخ الباهر في الدولة الاتابكية في الموصل، ١ ج،
  تحقيق عبد القادر طليات، القاهرة: دار الكتب
  الحديثة،١٩٦٣.
- الكامل في التاريخ، ١٣ ج، بيروت: دار صادر، (١٩٦٥ ١٩٦٧).
- اللباب في تهذيب الانساب، ٣ج، القاهرة، نشر مكتبة القدسي، (١٣٥٦ ١٣٦٩ هـ).
- بن بطوطة، ابو عبد الله محمد اللواتي الطنجي، ت ٧٧٩هـ/١٣٧٧م: - رحلة ابن بطوطة المساة تحفة النظار في غريب الامصار وعجائب الاسفار، ٢ج، طبعة ١٩٦٦.
- ابن تغري بردي، جمال الدين ابو المحاسن يوسف، ت ٨٧٤ هـ/١٤٧٠م -:
   النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، ١٦ ج،
  القاهرة: دار الكتب المصرية، (١٩٢٩ ١٩٧٢).
- ابن جبیر، ابو الحسن محمد بن احمد، ت ٦١٤هـ/١٢١٧م.: - رحلة ابن جبیر، ۱ج، مصر: مطبعة السعادة، ١٩٠٨.
- ابن حجر العسقلاني، شهاب الدين احمد بن علي، ت ١٥٤ هـ/١٤٤ م:
   انباء الغمر بابناء العمر، ٤ ج، حيدر آباد الدكن:
  مطبعة مجلس دائرة المعارف العثانية، (١٩٦٧ -

- الدرر الكامنة في اعيان المائة الثامنة، ٥ج، تحقيق محمد سيد جاد الحق. القاهرة: دار الكتب الحديثة، ١٩٦٦.
- ابن حوقل، ابو القاسم محمد بن البغدادي الموصلي، ت ٣٨٠ هـ/٩٩٠م:
   كتاب صورة الارض، ١ج، بيروت: دار مكتبة الحياة
- ابن خرداذبة، ابو القاسم عبيد الله بن عبد الله، ت ٣٠٠ هـ/٩١٢ م:

   كتاب المسالك والمالك (ويليه كتاب الخراج لقدامة بن جعفر)، ١ج، بغداد: مكتبة المثنى، د. ت. بريل: مطبعة بريل، ١٨٨٩.
  - ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد، ت ۸۰۸ هـ/١٤٠٦م:
- كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في ايام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم، ٧ج، بيروت: دار الكتاب اللبناني، (١٩٦٧ ١٩٧٨).
  - ابن خلكان، شمس الدين احمد بن محمد، ت ١٨١ هـ/١٢٨٢م:
- وفيات الاعيان وانباء ابناء الزمان، ٨ج، تحقيق احسان عباس. بيروت: دار الصياد، (١٩٧٧ ١٩٧٨).
  - ابن خياط، خليفة بن خياط العصفري، ت ٢٤٠ هـ/٨٥٤م:
- تاريخ خليفة بن خياط، ٢ ج، تحقيق سهيل زكار. دمشق: وزارة الثقافة والسياحة والارشاد القومي، ١٩٦٨.
  - ابن رسته، احمد بن عمر، ت ۲۹۰ هـ/۹۰۳م:
- كتاب الاعلاق النفيسة، ٧ ج، موجود منه الجزء السابع

فقط طبع ليدن، بريل، ١٨٩١.

ابن الساعي الخيازن، ابو طيالب عيلي بن انجيب تياج الدين، تعاج الدين، تعام ١٢٧٥ - ٧٦ م:

- الجامع الختصر في عيون التواريخ والسير، ٩ج، موجود منه: الجزء التاسع، تصحيح مصطفى جواد. بغداد: المطبعة السريانية الكاثوليكية، ١٩٣٤.

ابن شداد، عز الدين ابي عبد الله محمد بن علي، ت ٦٨٤ هـ/١٢٨٥ م:

- الاعلاق الخطيرة في ذكر ملوك الشام والجزيرة، ٣ج، الجزء الاول، القسم الاول، تحقيق دومنيك سورديل. دمشق: المعهد الفرنسي للدراسات العربية، ١٩٥٧. الجزء الثاني، القسم الثالث، تحقيق سامي الدهان. دمشق: المعهد الفرنسي للدراسات العربية، ١٩٥٦. الجزء الثالث، القسم الاول، تحقيق يحيى عبارة، دمشق: وزارة الثقافة والارشاد القومي، ١٩٧٨.

ابن عبد الحق البغدادي، صفي الدين عبد المؤمن، ت ٧٣٩هـ/١٣٣٨م:
- مراصد الاطلاع على اسماء الامكنة والبقاع، ٣ج، تحقيق علي محمد البجاوي. القاهرة: دار احياء الكتب العربية، (١٩٥٤ - ١٩٥٥).

ابن عبد ربه الاندلسي، ابو عمر احمد بن محمد، ت ٣٢٨ هـ/٩٤٠ م:

- العقد الفريد، ٧ ج، شرح وضبط احمد امين وابراهيم الابياري وعبد السلام هارون. القاهرة: مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر (١٩٤٨ – ١٩٥٣).

ابن العبري، ابو الفرج يوحنا غريغوريوس الملطي، ت ٦٨٥ هـ/١٢٨٦ م: - تاريخ مختصر الدول ١ج، وضع حواشيه ووقف على طبعه الاب انطوان صالحاني اليسوعي. بيروت: المطبعة الكاثوليكية، ١٩٥٨.

ابن العديم، كال الدين عمر بن احمد بن هبة الله، ت ٦٦٠ هـ/١٢٦٢ م:

- زبدة الحلب من تاريخ حلب، ٣ج، تحقيق سامي الدهان. دمشق: المعهد الفرنسي للدراسات العربية، المعهد الفرنسي للدراسات العربية،

ابن العهاد الحنبلي، ابو الفلاح عبد الحي، ت١٠٨٩هـ/١٦٨٩م:
- شذرات الذهب في اخبار من ذهب، ٨ج، القاهرة:
مكتبة القدسي، (١٣٥٠ – ١٣٥١هـ).

ابن الفرات، محمد بن عبد الرحيم، ت٧٠٨ هـ/١٤٠٥م:

- تاریخ ابن الفرات، ۹ مجلد، موجود منه.

المجلد الرابع القسم الاول والثاني والمجلد الخامس القسم الاول، تحرير ونشر حسن محمد الشماع. البصرة: دار الطباعة الحديثة، ١٩٦٩، بغداد: مطبعة جامعة بغداد،

المجلد التاسع، القسم الثاني، تحقيق قسطنطين زريق ونجلاء عز الدين. بيروت: المطبعة الاميركانية، ١٩٣٨. ابن فضل الله العمري، شهاب الدين ابو العباس احمد بن يجي، تحفل الله العمري، شهاب الدين ابو العباس احمد بن يجي، تحف

- مسالك الابصار في ممالك الامصار، ٢٧ ج، محقق منه: الجزء الاول، تحقيق ونشر احمد زكي باشا. القاهرة: دار الكتب المصرية، ١٩٢٤.

الاجزاء من ٢ - ٢٧ لا تزال مخطوطة (مصورة) موجودة في مكتبة الجامعة الاميركية في بيروت تحت رقم

#### (M.S! 915I 13 mIA)

ابن الفقیه الهمدانی، ابو بکر احمد بن محمد، ت۳۶۳هد/۹۷۹م:
- مختصر کتاب البلدان، ۱ج، لیدن: مطبعة بریل،

ابن الفوطي، كال الدين ابو الفضل عبد الرزاق بن تاج الدين احمد، ت ٧٢٣ هـ/١٣٣٣ م:

- تلخيص مجمع الاداب في معجم الالقاب، ٤ج، موجود منه:

:الجزء الرابع القسم الاول والثاني والثالث والرابع. تحقيق مصطفى جواد، دمشق: وزارة الثقافة والارشاد القومي - (١٩٦٢ - ١٩٦٣).

- الحوادث الجامعة والتجارب النافعة في المائة السابعة، ١ج، تعليق وتصحيح مصطفى جواد، بغداد: المكتبة العربية - مطبعة الفرات، ١٣٥١هـ.

ابن قاضي شهبة، تقي الدين ابو بكر احمد، ت٥٥١ هـ/١٤٤٨ م:

- تاريخ ابن قاضي شهبة المسمى بالاعلام المنتقى من تاريخ الاسلام للذهبي، موجود منه:

: الجلد الاول الجزء الثالث، تحقيق عدنان درويش، دمشق: المعهد العلمي الفرنسي للدراسات العربية، ١٩٧٧.

ابن قطلوبغا، ابو الفدا زين الدين قاسم، ت ٨٨١ هـ/١٤٧٧ م:
- تاج التراجم في طبقات الحنفية، ١ ج، بغداد: مطبعة العاني - مكتبة المثنى، ١٩٦٢.

ابن القلانسي، ابو يعلى حمزة بن اسد، ت٥٥٥ هـ/١١٦٠م:

- تاریخ ابی یعلی المعروف، بذیل تاریخ دمشق، ۱ج، تحقیق هد. ف. امدروز. بیروت: مطبعة الاباء الیسوعیین، بغداد، مکتبة المثنی، لیدن، مطبعة بریل، (۱۹۰۸).

ابن كثير الدمشقي، ابو الفدا اسماعيل بن عمر، ت ٧٧٤ هـ/١٣٧٣ م:
- البداية والنهاية، ١٤ ج في ٧، بيروت: مكتبة النصر، ١٩٦٦.

ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم، ت٧١١هـ/١٣١٢م:

- لسان العرب، ١٥ج، بيروت، دار صادر - دار بيروت، (١٩٥٥ - ١٩٥٦).

ابن منقذ، اسامة بن مرشد الكناني الشيرزي، ت ٥٨٤ هـ/١١٨٨ م:

- المنازل والديار، ١ج، تحقيق مصطفى حجازي.
القاهرة: لجنة احياء التراث الاسلامي - المجلس الاعلى
للشؤون الاسلامية، ١٩٦٨.

ابو واصل: جمال الدين محمد بن سالم، ت ٦٩٧ هـ/١٢٩٨ م:

- مفرج الكروب في اخبار بني ايوب، ٥ ج، (١٩٥٣ - ١٩٥٣)، موجود منه:

الجزء الاول، تحقيق جمال الدين الشيال، القاهرة: مطبعة جامعة فؤاد الاول، ١٩٥٣.

الجزء الثاني، تحقيق جمال الدين شيال، القاهرة: المطبعة الاميرية، ١٩٥٧.

الجزء الثالث، تحقيق جمال الدين الشيال، القاهرة: وزارة الثقافة والارشاد القومي – الاقليم الجنوبي،د.ت. الجزء الرابع، تحقيق حسنين محمد ربيع، القاهرة، مطبعة دار الكتب المصرية، ١٩٧٢.

- ابو شامة، شهاب الدين عبد الرحمن بن اسماعيل المقدسي الدمشقي، ت ٦٦٥ هـ/١٢٦٧م:
- الروضتين في اخبار الدولتين، ٢ ج في ١، بيروت: دار الجيل، د.ت.
- الذيل على الروضتين، او تراجم رجال القرنين السادس والسابع، ١ج، تصحيح محمد زاهد بن الحسن الكوثري نشر عزت العطار الحسني. بيروت: دار الجيل،
- ابو الفدا، الملك المؤيد عاد الدين اساعيل، ت٧٣٢هـ/١٣٢١م:
   كتاب تقويم البلدان، ١ ج، تصحيح رينود البارون
  ماك كوكين دسلان، باريس: دار الطباعة السلطانية،
- المختصر في اخبار البشر، ٢مجلد، بيروت: دار الكتاب اللبناني، (١٩٥٩ ١٩٦١).
  - ابو يوسف، يعقوب بن ابراهيم، ت١٨٢ هـ/٧٩٨م:
- كتاب الخراج، ١ج، القاهرة: نشر المكتبة السلفية،
  - الازدي، ابو زكريا يزيد بن محمد بن اياس، ت ٣٣٤ هـ/٩٤٥ م:
- تاریخ الموصل، ۱ ج، تحقیق علی حبیبة، القاهرة: لجنة احیاء التراث الاسلامی، ۱۹۹۷.
  - الاخطل، ابو مالك غياث بن غوث بن الصلت، ت ٩٠ هـ/٧٠٤م:
- ديوان الاخطل (رواية ابي عبد الله عمد بن العباس اليزيدي)، ١ جلد، نشر الاب انطون صالحاني اليسوعي، بيروت: توزيع المكتبة الشرقية الطبعة الثانية، د.ت،

### (دار احياء التراث العربي، د.ت.)

الاصطخري، ابو اسحق ابراهيم بن محمد الفارسي، ت ٣٤٠ هـ/٩٥١ م: - كتاب الاقاليم، ١ج، بغداد: مكتبة المثنى، د.ت. (طبعة بالاوفست).

- كتاب المسالك والمهالك، ١ج، تحقيق محمد جابر عبد العال الحيني. القاهرة: وزارة الثقافة والارشاد القومي - دار القلم، ١٩٦١.

الاصفهاني، عاد الدين محمد بن محمد بن حامد الشهير بالعاد الكاتب، ت ٥٩٧ هـ/١٢٠١م:

- خريدة القصر وجريدة العصر، (قسم شعراء الشام)، ٢ ج، تحقيق شكري فيصل. دمشق: المطبعة الهاشمية - مطبوعات المجمع العلمي العربي، (١٩٥٥ - ١٩٥٥).

- خريدة القصر وجريدة العصر (قسم شعراء العراق) ٢ج، تحقيق محمد بهجة الاثري وجميل سعيد. بغداد -مطبعة المجمع العلمي العراقي، ١٩٥٥.

الالوسي، محمود شكري، ت١٢٤٦هـ/ ١٨٢٦م:

- بلوغ الارب في معرفة احوال العرب، ٣ج، اختيار محمد خالد الصحفي، القاهرة: مطبعة الصاوي الحديثة، نشر دار القلم، د.ت.

الباخرزي، أبو الحسن على بن الحسن السنجي، ت ٤٦٧هـ/ ١٠٧٥م: - دمية القصر وعصرة أهل العصر، ٢ ج، تحقيق سامي مكي العاني. بغداد: مطبعة المعارف، ١٩٧٠.

البحتري، أبو عبادة الوليد بن عبيد بن يحيى الطائي، ت ٢٨٤ هـ/ ٨٩٧ م: - ديوان البحتري، ١ مجلد، تعليق رشيد عطية، بيروت:

#### الطبعة الادبية، ١٩١١.

البغدادي، عبد الرحمن بن عبد الله السويدي، ت ١٢٠٠ هـ/ ١٧٨٦م:
- تاريخ حوادث بغداد والبصرة من سنة ١١٨٦ - ١١٨٦ م، ١ج، تحقيـــــق عاد عبد السلام رؤوف، بغداد: دار الحرية للطباعة، ١٩٧٨.

البكري، أبو عبيد الله عبد الله بن عبد العزيز، ت ٤٨٧ هـ/ ١٠٩٤ م:

- معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواقع، ٣ج،
تحقيق مصطفى السقا. القاهرة: مطبعة لجنة التأليف
والترجمة والنشر، (١٩٤٥ – ١٩٤٩).

البلاذري، أحد بن يحيى بن جابر، ت٢٧٩ هـ/ ٨٩٢م:

- انساب الاشراف، ٥ج، موجود منه:

: الجزء الرابع، القسم الثاني، بغداد: مكتبة المثنى، ١٩٣٨.

: الجزء الخامس، بغداد: مكتبة المثنى، ١٩٣٦.

- فتوح البلدان، ١ مجلد، تحقيق عبد الله وعمر أنيس الطباع. بيروت: دار النشر للجامعيين، ١٩٥٧،

الجواليقي، أبو منصور موهوب بن أحمد، ت ٥٤٠ هـ/ ١١٤٥ م:

- المعرب من الكلام الاعجمي على حروف المعجم، ١ج،
تحقيق أحمد محمد شاكر. القاهرة: دار الكتب المصرية،

حاجي خليفة، مصطفى بن عبد الله، ت ١٠٥٨ هـ/ ١٦٥٧م:

- كشف الظنون عن اسامي الكتب والفنون، ٢ج، طهران: المكتبة الاسلامية الجعفرية، (١٩٤٧ - ١٩٦٧).

الحميري، أبو سعيد نشوان بن سعيد بن نشوان، ت ٥٧٣ هـ/ ١١٧٨ م:

- الحور العين، ١ج، تحقيق كال مصطفى. القاهرة:
مطبعة السعادة، ١٩٤٨، طهران: ١٩٧٢

الحنبلي، أحمد بن ابراهيم، ت٨٧٦هـ/ ١٤٧٢م:

- شفاء القلوب في مناقب بني أيوب، ١ ج، تحقيق ناظم رشيد.

بغداد، دار الحرية، ١٩٧٨.

الخوارزمي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن يوسف، ت ٣٨٧ هـ/ ٩٩٧ م:

- مفاتيح العلوم، ١ج، القاهرة، نشر ادارة الطباعة المنيرية – مطبعة الشرق، ١٣٤٢ هـ.

الخوارزمي ، أبو عبد الله محمد بن موسى ، ت٢٣٢ هـ/ ٨٤٦م:

- كتاب صورة الارض من المدن والجبال والبحار...، المجاد مصحيح هـ ف. متريك. فينا: مطبعة ادولف هولزهوزن، ١٩٢٦.

الدينوري، أبو حنيفة أحمد بن داود، ت ٢٨٢ هـ/ ٨٩٥ م:

- الاخبار الطوال، ١ج، تحقيق عبد المنعم عامر وجمال الدين الشيال. القاهرة: وزارة الثقافة والارشاد القومى - الاقليم الجنوبي، ١٩٦٠.

الذهبي ، الحافظ شمس الدين أبي عبد الله ، ت ٧٤٨ هـ/ ١٣٤٧ م:

- دول الاسلام، ٢ ج، حيدر اباد الدكن: مطبعة دائرة المعارف النظامية، ١٣٣٧ هـ.
- العبر في خبر من غبر، ٤ج، تحقيق صلاح الدين المنجد.

الكويت: دار التراث العربي، (١٩٦٠ - ١٩٦٣).

الروذراوري، أبو شجاع محمد بن الحسين الملقب ظهير الدين، ت ٤٨٨ هـ/

- ذيل تجارب الأمم، ١ج، (الجزء الاخير من كتاب تجارب الأمم)، تصحيح ه.ف.أمدروز. بغداد: مكتبة المثنى، ١٩١٩٠

الزبيدي، أبو الفيض مرتضى بن محمد الواسطي، ت١٢٠٦هـ/ ١٧٩١م:
- تاج العروس، ١٠ ج، مصر: المطبعة الجالية الخيرية،
(١٣٠٦ - ١٣٠٠هـ).

السبكي، تاج الدين أبو نصر عبد الوهاب بن علي، ت ٧٧١هـ/ ١٣٦٨م:

- طبقات الشافعية الكبرى، ٨ج، تحقيق محمود محمد الطناحي وعبد الفتاح الحلو. القاهرة: عيسى البابي الحلى، ١٩٦٤.
- معيد النعم ومبيد النقم، ١ج، تحقيق محمد على النجار وأبو زيد شبلي ومحمد أبو العيون. القاهرة: دار الكتاب العربي، ١٩٤٨.

السخاوي، محمد بن عبد الرحمن، ت٩٠٣هـ/ ١٤٩٧م:

- الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، ١٢ ج، بيروت: دار مكتبة الحياة، د.ت.

السمعاني، أبو سعيد عبد الكريم محمد بن منصور التميمي، ت ٥٦٢ هـ/ ١١٦٦

- كتاب الانساب، ٧ج، تحقيق محمد عوامة، نشر محمد أمين دمج، بيروت: مطبعة محمد هاشم الكتبي، ١٩٧٦. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، ت ٩١١هـ/ ١٥٠٥م:

- بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، ٢ ج، تحقيق محمد أبو الفضل ابراهم. القاهرة: عيسى البابي الحلبي، ١٩٦٤.
- لب اللباب في تحرير الانساب، ١ ج، بغداد: مكتبة المثنى، د.ت، (طبعة بالاوفست).
- شيخ الربوة، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبي طالب الانصاري، ت ٧٢٧هـ/ ١٣٢٦م:
- نخبة الدهر في عجائب البر والبحر، ١ ج، بغداد: مكتبة المثنى، د.ت.

الصابي، أبو اسحق ابراهيم بن هلال بن زهرون، ت ٣٨٤ هـ/ ٩٩٤ م:
- المختار من رسائله، ١ ج، تعليق الامير شكيب
أرسلان.

بيروت: دار النهضة الحديثة، ١٩٦٨.

الصابي، أبو الحسين هلال بن المحسن، ت ٤٤٨ هـ/ ١٠٥٦م:

- كتاب الوزراء، أو تحفة الامراء في تاريخ الوزراء، الج، تحقيق عبد الستار احمد فراج. القاهرة: دار احياء الكتب العربية، ١٩٥٨.

الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك، ت٧٦٤هـ/ ١٣٦٣م:

- نكت الهميان في نكت العميان، ١ج، وقف على طبعه احمد زكي بك. مصر: المطبعة الجالية، ١٩١١. القاهرة:

المكتبة التجارية، ١٩١١.

- الوافي بالوفيات، ٨ ج، تحقيق احسان عباس، ديدرينغ، فيسبادن: فرنزشتايز، بيروت: دار صادر،

#### (1977 - 1981).

الطبري، محمد بن جرير، ت ٣١٠ هـ/ ٩٢٢ م:

- تاريخ الرسل والملوك، ١٠ ج، تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم. مصر: دار المعارف، (١٩٦٠ - ١٩٦٨).

العليمي، أبو اليمن مجير الدين الحنبلي، ت ٨٦٠هـ/ ١٤٥٦م:
- الانس الجليل بتاريخ القدس والخليل، ٢ ج، تقديم عمد بحر العلوم، النجف الاشرف: المطبعة الحيدرية

العمري، محمد أمين خير الله الخطيب، ت١٢٠٣هـ/ ١٧٨٨م:

- منهل الاولياء ومشرب الاصفياء من سادات الموصل الحدباء، ٢ج، تحقيق سعيد الديوه جي. الموصل: نشر مطبعة الجمهور، (١٩٦٧ - ١٩٦٨).

العمري، ياسين بن خير الله الخطيب، ت١٥٧٧ هـ/ ١٧٤٤ م:
- منية الادباء في تاريخ الموصل الحدباء، ١ ج، تحقيق سعيد الديوه جي. الموصل: نشر مطبعة الهدف، ١٩٥٥.

الفارقي ، أحمد بن يوسف بن على بن الازرق ، ت ٥٧٧ هـ/ ١١٨١ م:

- تاريخ الفارقي أو تاريخ ميافارقين ، ١ ج ، تحقيق بدوي عبد اللطيف عوض ، بيروت: دار الكتاب اللبناني ، ١٩٧٤ .

قدامة، ابن جعفر البغدادي أبو الفرج، ت ٣٢٠هـ/ ٩٣٢ م:

- كتاب الخراج وصنعة الكتابة (ملحق بكتاب المسالك والمالك لإبن خرداذبة)، ١ ج، بغداد: مكتبة المثنى، ليدن: مطبعة بريل، ١٨٨٩.

القرماني، أبو العباس أحمد بن يوسف، ت١٠١٣هـ/ ١٦١٠م:

-. أخبار الدول وآثار الأول، ١ ج، بغداد: مطبعة عباس الميرزا التبريزي، ١٢٨٢ هـ.

القزويني، زكريا بن محمد، ت٦٨٢ هـ/ ١٢٨٣ م:

- اثار البلاد وأخبار العباد، ۱ ج، بیروت: دار صادر - دار بیروت، ۱۹۶۰.

القفطي، أبو الحسن جمال الدين علي بن يوسف، ت ٦٤٦ هـ/ ١٣٤٨ م:

- المحمدون من الشعراء وأشعارهم، ١ ج، تحقيق حسن معمري الرياض: منشورات دار اليامة للبحث والترجمة والنشر، ١٩٧٠.

القلقشندي، أبو العباس أحمد بن علي، ت ٨٢١هـ/ ١٤١٨م:

- صبح الاعشى في صناعة الانشا، ١٤ ج، القاهرة: دار الكتب الخديوية - المطبعة الاميرية (١٩١٣ - ١٩١٨). القاهرة: وزارة الثقافة والارشاد القومي، نسخة مصورة عن الطبعة الاميرية، المؤسسة العامة للتأليف والترجمة والنشر، (د.ت).

- قلائد الجان في التعريف بقبائل عرب الزمان، ١ج، تحقيق ابراهم الابياري. القاهرة: نشر دار الكتب الحديثة، ١٩٦٣.

- نهاية الارب في معرفة انساب العرب، ١ج، تحقيق ونشر على الخاقاني. بغداد: مطبعة النجاح، ١٩٥٨.

الكتبي، محمد بن شاكر، ت٧٦٤هـ/ ١٣٦٣م:

- فوات الوفيات والذيل عليها، ٥ ج، تحقيق احسان عباس.

بیروت: دار صادر، (۱۹۷۳ - ۱۹۷۶).

المسعودي، أبو الحسن على بن الحسين، ت٣٤٦هـ/ ٩٥٦ م:

- مروج الذهب ومعادن الجوهر، ٤ ج، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد. القاهرة: مطبعة السعادة - نشر المكتبة التجارية الكبرى، ١٩٦٤ - ١٩٦٥. بيروت: دار الاندلس للطباعة والنشر، ١٩٦٦.

- التنبيه والاشراف، ١ ج، ليدن: مطبعة بريل: ١٨٩٣٠

مسكويه، أحمد بن محمد بن يعقوب، ت ٤٢١هـ/ ١٠٣٠م:

- تجارب الأمم، ٤ج في ٣، تصحيح هـ. ف. أمدروز.
بغداد: مكتبة المثنى، (١٩١٥ - ١٩١٩).

المقدسي، شمس الدين أبو عبد الله محمد، ت ٣٧٥هـ/ ٩٨٣م:

- أحسن التقاسيم في معرفة الاقاليم، ١ج، بيروت: مكتبة
خياط، ١٩٠٦٠

المقريزي، تقي الدين أحدبن علي ، ١٤٤١هـ/١٤٤١م:
- السلوك لمعرفة دول الملوك، ٢ مجلد، تصحيح محمد مصطفى زيادة. القاهرة: مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، (١٩٣٩ - ١٩٧١).

والتسر، (۱۲۲۲) المنفود الاسلامية)، ١ج، شدور العقود في ذكر النقود (النقود الاسلامية)، ١ج، تحقيق محمد السيد علي بحر العلوم. النجف الاشرف: المطبعة الحيدرية، ١٩٦٧.

- المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، ٢ج، القاهرة: مطبعة النيل، ١٣٢٦ هـ.

النعيمي، عبد القادر محمد، ت٩٢٧هـ/ ١٥٢١م:

- الدارس في تاريخ المدارس، ٢ ج، تحقيق جعفر الحسني. دمشق: مطبعة الترقي، (١٩٤٨ - ١٩٥١).

النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب، ت ٧٣٣ هـ/ ١٣٣٢م: - نهاية الارب في فنون الادب، ٢٠ج،

الاجزاء من ۱ - ۱۸ - القاهرة: طبعة دار الكتب المصرية، (۱۹۲۳ - ۱۹۵۵)

الجزء ١٩، تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٥.

الجزء ٢٠، تحقيق محمد رفعت فتح الله، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٥.

الهروي، أبو الحسن علي بن ابي بكر، ت٦١١ هـ/ ١٢١٤م:

- الإشارات الى معرفة الزيارات، ١ج، تحقيق جانين سورديل طومين. دمشق: المعهد الفرنسي للدراسات العربية، ١٩٥٣.

الهمذاني، أبو محمد الحسن بن أحمد، ت ٣٣٤هـ/ ٩٤٥م: - صفة جزيرة العرب، ٢ ج في ١، ليدن: مطبعة بريل،

الهمذاني، رشيد الدين فضل الله، ت٧١٨هـ/ ١٣١٨م:

- جامع التواريخ، ٢ مجلد، ترجمة محمد صادق نشأت وغيره. القاهرة: وزارة الثقافة والارشاد القومي - الإقليم الجنوبي - دار احياء الكتب العربية - عيسى البابي وشركاه، ١٩٦٠.

الواقدي، أبو عبد الله محمد بن عمر، ت٧٠٧ هـ/ ٨٢٢م:

- فتوح الشام، ٢ ج، مصر: المكتبة التجارية الكبرى - دار العهد الجديد للطباعة بالخرنفش، د.ت.

ياقوت الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله، ت٦٢٣ هـ/ ١٢٢٥ م:

- المشترك وضعا والمفترق صقعا، ١ج، بغداد: نشر مكتبة المثنى، مصر: مؤسسة الخانجي، د.ت.

- معجم البلدان، ٥ مجلد، بيروت: دار صادر - دار بيروت، (١٩٥٥ - ١٩٥٧) - ليبزك: وستفلد ١٨٦٦.

اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر، ت ٢٨٦ هـ/ ٨٩٥م:
- تاريخ اليعقوبي، ٢ج، بيروت: دار بيروت للطباعة والنشر، ١٩٧٠٠

اليونيني، قطب الدين موسى بن محمد، ت٧٢٦هـ/ ١٣٢٦م:

- ذيل مرآة الزمان، ٢ج، حيدر اباد الدكن:
مطبعة مجلس دائرة المعارف العثانية، (١٩٥٤ -

## ب - مصادر مترجمة

ایشوعد ناح:

- الديورة في مملكتي الفرس والعرب، ١ ج، نقله الى العربية القس بولس شيخو الموصل: مطبعة النجم،

سهراب، (ابن سرابيون، القرن الرابع الهجري، العاشر الميلادي):

- عجائب الاقاليم السبعة، ١ج، تصحيح هانس فون مثريك، فينا: مطبعة أدولف هولز هوزن، ١٩٢٩.

المرجي، توما اسقف المرج (القرن التاسع الميلادي):

- كتاب الرؤساء، ١ج، تعريب البيرابونا، الموصل: المطبعة العصرية، ١٩٦٦.

## ج - مراجع عربية

ابونا، البير،

- ادب اللغة الارامية، ١ج، بيروت -: مطبعة ستاركو، ١٩٧٠

بابو اسحق، روفائيل،

- تاریخ نصاری العراق، ۱ج، بغداد: مطبعة منصور، ۱۹٤۸.

### باقر ، طه وفؤاد سفر:

- المرشد الى مواطن الآثار والحضارة، ٣ج، بغداد -: نشر مديرية الفنون والثقافة الشعبية في وزارة الثقافة والإرشاد ١٩٦٦.

### البستاني، فؤاد افرام:

- دائرة المارف،، ١٢ مجلد، بيروت: المطبعة الكاثوليكية، (١٩٥٦ - ١٩٧٧).

البغدادي ، اسماعيل باشا بن محمد امين بن مير سليم الباباني ، تـ ١٩٢٠ م:

- ايضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن اسماء الكتب والفنون، ٢ج في ١، اسطنبول: مطبعة وكالة المعارف، ١٩٤٥.
- هدية العارفين واسماء المؤلفين وأثار المصنفين، ٢ج، اسطنبول: مطبعة الحكومة، (١٩٥١ ١٩٥٥).

### التوتونجي ، نجاه يونس الحاج محمد:

- الحاريب العراقية منذ العصر الاسلامي الى نهاية العصر العباسي، ١ج، بغداد: نشر وزارة الأعلام، ١٩٧٦.

### الجلبي، داود:

- زبدة الآثار الجلية في الحوادث الأرضية، ١ج، تحقيق عاد عبد السلام رؤوف. النجف الأشرف: مطبعة الآداب ١٩٧٤.
- كلمات فارسية مستعملة في عامية الموصل وفي انحاء العراق، ١ج، بغداد: مطبعة العاني، ١٩٦٠.

### الحديثي، عطا وهناء عبد الحق:

- القباب المخروطية في العراق، ١ ج، بغداد: وزارة الأعلام - مديرية الآثار العامة، ١٩٧٤.

### حسن ، حسن ابراهيم:

- تاريخ الاسلام السياسي والديني والثقافي والاجتاعي في العصر العباسي الثاني، ٤ج، القاهرة: مكتبة النهضة المحرية، (١٩٦٤ - ١٩٦٧).

### الحسنى، صادق:

- الآثار والمتاحف في العراق، ١ج، بغداد: دار الجمهور،

## الحسني، عبد الرزاق:

- موجز تاريخ البلدان العراقية، ١ج، بغداد، مطبعة النجاح، ١٩٣٠.

### الحسيني، محمد باقر:

- العملة الاسلامية في العهد الاتابكي، ١ج، بغداد، مطبعة دار الجاحظ، ١٩٦٦.
- تطور النقود العربية الاسلامية، ١ج، بغداد، مطبعة دار الجاحظ، ١٩٦٩.

حسيني، مولوي س. أ. ق.:

- الأدارة العربية، ١ج، ترجمة ابراهيم احمد العدوي. القاهرة: نشر مكتبة الآداب، ١٩٥٨.

خصباك، جعفر حسين:

- العراق في عهد المغول الايلخانيين، ١ج، بغداد، مطبعة العاني، ١٩٦٨.

خليل، عاد الدين:

- عاد الدين زنكي، ١ج، بيروت: الدار العلمية، ١٩٦٧.

الدملوجي ، صديق:

- اليزيدية، ١ج، الموصل: مطبعة الاتحاد، ١٩٤٩.

الديوه جي، سعيد:

- اليزيدية، ١ج، بغداد نشر المجمع العلمي العراقي، ١٩٧٣.
- الموصل في العهد الاتابكي، ١ج، بغداد، مطبعة شفيق، ١٩٥٨.

الرافعي ، مصطفى:

- حضارة العرب في العصور الاسلامية الزاهرة، ١ج، بيروت: دار الكتاب اللبناني، ١٩٦٠.

الرويشيدي، سوادي عبد محمد:

- امارة الموصل في عهد بدر الدين لؤلؤ، ١ج، بغداد، مطبعة الإرشاد، ١٩٧١.

الزبيدى، محمد حسين:

- العراق في العصر البويهي - التنظيات السياسية والادارية والاقتصادية، ١ج، القاهرة، دار النهضة العربية، ١٩٦٩.

### الزركلي، خير الدين، تـ ١٩٧٦:

- الاعلام، قاموس تراجم لاشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، ١٠ج، القاهرة: مطبعة كونستاتوماس وشركاه، (١٩٥٤ - ١٩٥٩).

### زكي، محمد امين:

- خلاصة تاريخ الكرد وكردستان من اقدم العصور التاريخية حتى الآن، ٢ ج، ترجمة محمد على عوني. مصر: مطبعة السعادة (١٩٤٨ - ١٩٦١).

### سالم، عبد العزيز:

- تاريخ الدولة العربية، ١ج، بيروت: دار النهضة العربية، ١٩٧٠.

### السامر، فيصل:

- الدولة الحمدانية في الموصل وحلب، ٢ ج، بغداد: مطبعة الايان، (١٩٧٠ - ١٩٧٣).

### السامرائي، يونس احمد:

- البحتري في سامراء حتى نهاية عصر المتوكل، ١ج، بغداد: مطبعة الارشاد، ١٩٧٠.
- البحتري في سامراء بعد عصر المتوكل، ١ ج، بغداد: مطبعة الارشاد، ١٩٧١.

## سلمان، عيسى، (مع اسامة النقشبندي ونجاة التوتونجي):

- نصوص في المتحف العراقي - نصوص عربية، ١ج،

بغداد: وزارة الاعلام - مديرية الآثار العامة، ١٩٧٥.

### سوسة، احمد:

- العراق في الخوارط القديمة، ١ج، بغداد: مطبعة المعارف مطبوعات المجمع العلمي العراقي، ١٩٥٩.
- العرب واليهود في التاريخ، ١ج، بغداد: دار الحرية للطباعة، ١٩٧٢.
- ملامح من التاريخ القديم، ١ج، بغداد: مطبعة اسعد ١٩٧٨.
- ري سامراء في عهد الخلافة العباسية، ١ج، بغداد: مطبعة المعارف مطبوعات المجمع العلمي العراقي، ١٩٤٨.

## سيوفي، نقولا، ت- ١٣١٩ هـ/١٩٠١م:

- مجموع الكتابات الحررة في ابنية الموصل، ١ج، تحقيق ونشر سعيد الديوهجي. بغداد: مطبعة شفيق، ١٩٥٦.

## الشبيبي ، محمد رضا:

- مباحث عراقية في الجغرافية والتاريخ والآثار وخطط بغداد، ١ج، الكرخ - بغداد: شركة التجارة والطباعة الحددة، ١٩٤٨.

### الشكعة ، مصطفى :

- سيف الدولة الحمداني، ١ج، القاهرة: دار القلم - المكتبة التاريخية، عدد ٨ - ١٩٥٩.

### شير، ادي:

- تاريخ كلدو وآثور ، ٢ ج ، بيروت: المطبعة الكاثوليكية للاباء اليسوعيين ، (١٩١٢ - ١٩١٣).

### الصائغ ، سليان:

- تاریخ الموصل، ۳ج،
- : الجزء الأول، مصر: المطبعة السلفية، ١٩٢٣.
- : الجزء الثاني، بيروت، المطبعة الكاثوليكية، ١٩٢٨.
- : الجزء الثالث، جونيه لبنان: مطابع الكريم، ١٩٥٦.

#### الصراف، احمد حامد:

- كتاب الشبك، ١ج، بغداد: مطبعة المعارف، ١٩٥٤.

### الصياد، فؤاد عبد المعطى:

- مؤرخ المغول الكبير (رشيد الدين فضل الله الهمذاني، اج، القاهرة: دار الكتاب العربي للطباعة، ١٩٦٧).
  - العاني، خالد عبد المنعم:
- موسوعة العراق الحديث، ٣ج، بغداد: نشر الدار العربية للموسوعات، ١٩٧٧.

#### عبد الوهاب، حسن:

- تاريخ المساجد الأثرية، ١ج، القاهرة: دار الكتب المصرية، ١٩٤٦.

#### العزاوى، عباس:

- تاريخ النقود العراقية لما بعد العهود العباسية، ١ج الصالحية، بغداد: نشر شركة التجارة والطباعة ذم. م.
- تاریخ العراق بین احتلالین، ۷ج، بغداد: (مطبعة بغداد، (۱۹۳۵ ۱۹۵۸).
- عشائر العراق القديمة البدوية والحاضرة، ٤ ج في ٣،
   بغداد: مطبعة بغداد، (١٩٣٧ ١٩٥٦).

القمي، الشيخ عباس بن مجمد رضا:

- الكنى والألقاب، ٣ج، النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية ١٩٥٦.

#### كحالة، عمر رضا:

- اعلام النساء في عالمي العرب والاسلام، ٣ج، دمشق: المطبعة الهاشمية، ١٩٥٨.
- معجم قبائل العرب القديمة والحديثة ، ٣ج، دمشق: المطبعة الهاشمية ، ١٩٤٩ .
- معجم المؤلفين، ١٢ ج، دمشق: مطبعة الترقي، (١٩٥٧ ١٩٦٠).

### کرد علي، محمد

- خطط الشام، ٦ج، دمشق: مطبعة المفيد، (١٩٢٦ - ١٩٢٨).

### مخلص، عدي يوسف:

- المقدسي البشاري (حياته ومنهجه)، ١ج، النجف الأشرف: مطبعة النعان، ١٩٧٣.

### المعاضيدي، خاشع:

- دولة بني عقيل في الموصل،، ١ج، بغداد: مطبعة شفيق، ١٩٦٨.

## د - مراجع مترجمة

بدج، سرولیس:

- رحلات الى العراق، ٢ج، ترجمة فؤاد جميل. بغداد: مطبعة شفيق، ١٩٦٨٠

بروكلان، كارل:

- تاريخ الشعوب الاسلامية، ٥ج في ٤، ترجمة نبيه فارس ومنير بعلبكي. بيروت: دار العلم للملايين، (١٩٤٨ - ١٩٥٠).

بكنغهام، جيمس:

- رحلتي الى العراق، ٢ج، ترجمة سليم طه التكريتي. الجزء الاول، بغداد: مطبعة اسعد، ١٩٦٨. الجزء الثاني، بغداد: نشر المجمع العلمي العراقي، ١٩٦٨.

حتى، فيليب خوري:

- تاریخ العرب مطول، ۲ج، ترجمة ادورد جرجي . وجبرائیل جبور، بیروت: دار الکشاف، ۱۹۶۵.

رنسیان ، ستیفن:

- تاریخ الحروب الصلیبیة، ۳ج، ترجمة الباز العریني، بیروت: نشر وتوزیع دار الثقافة، (۱۹۹۷ – ۱۹۹۹).

زامباور ، ادواردفون ، ت ۱۹٤٧:

- معجم الانساب والاسرات الحاكمة في التاريخ الاسلامي، ٢ج في ١، اخراج زكي محمد حسن بك وحسن احمد محمود، القاهرة: مطبعة فؤاد الاول، (١٩٥١ - ١٩٥١).

### ليسترانج ، چي :

- بلدان الخلافة الشرقية، ١ج، ترجمة كوركيس عواد وبشير فرنسيس، بغداد: مطبعة الرابطة، ١٩٥٤.

### لين بول، ستانلي:

- طبقات سلاطين الاسلام، ١ج، تحقيق على البصري. ترجمه عن الفارسية مكي طاهر الكعبي، بغداد: دار منشورات البصرى، ١٩٦٨.

### مكاي، دروثي:

- مدن العراق القديمة، ١ج، ترجمة يوسف يعقوب مسكوني. بغداد: مطبعة شفيق، ١٩٦١.

## میتز، آدم:

- الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري، ٢ج، ترجمة محمد عبد الهادي ابو ريدة. القاهرة: نشر دار الكتاب العربي، ١٩٦٧.

## ه - سراجع اجنبية

#### **ANONYME**

Anonymi auctoris chronicon ad A. C. 1234 pertinens, C.S.C.O., Vol. 354, Scriptores syri, T 154, Vol. 11, Louvain, 1974.

ANVILLE (M. d'-ET BOURGUIGNON, J.B.)

L'Euphrate et le Tigre, Paris, Imprimerie Royale,
1779.

#### **BIRKEN (ANDREAS)**

Die Provinzen des Osmanischen Reiches, Wiesbaden, 1976.

#### CANARD (MARIUS)

Histoire de la Dynastie de Hamdanides de Jazira et de Syrie, t. I, P.U.F., Paris, 1953.

#### CUINET (VITAL)

La Turquie d'Asie, t. 2, Paris, 1891.

#### DILLEMANN (LOUIS)

Haute Mésopotamie Orientale, Geuthner, Paris, 1962.

#### ELISSEEFF (NIKITA)

Nûr ad-Dên, 3 Vol., P.I.F. Damas, 1967.

#### FIEY (JEAN MAURICE)

- Chrétiens syriaques entre Croisés et Mongols, Symposium Syriacum 1, Rome, 1972.
- Encore 'Abd al-Masih de Sindjâr, Le Muséon, LXXVII, Louvain, 1964.
- Les diocéses du Maphrianat Syrien, Parole de l'Orient, Kaslik, V, 2, 1974.

- Ma'în, général de Sapor II, confesseur et évêque, le Muséon, LXXVI, Louvain, 1971.

#### GIBBON (EDWARD)

The History of the Decline and Fall of the Roman Empire, 5 Vol., Philadelphia, S.D.

#### GROUSSET (RENE)

Histoire des Croisades et du Royaume Franc de Jérusalem. 3 Vol., Paris, 1934-1936.

#### LANE POOLE (STANLEY)

- Catalogue of the Oriental Coins in the British Museum, 10 Vol., London, 1875-1890.
- Mohammedan Dynasties, Chronological and Généalogical, Beirut, Khayat, 1966.

#### LAVOIX (HENRI)

Catalogue des monnaies Musulmanes de la Bibliothéque Nationale, 3 Vol., Imprimerie Nationale, Paris, 1887–1896.

#### LAYARD (A.H.)

Discoveries in the Ruins of Nineweh and Babylon, Murray, London, 1853.

#### LE STRANGE (GUY)

The Lands of the Eastern Caliphate, Cambridge U.P., 3d ed., 1966.

#### MICHEL LE SYRIEN

Chronicon, ed., tr. fr. J.B. Chabot, 4 Vol., Paris, 1899-1910

#### NIEBUHR (G.)

Voyage en Arabie et en autres pays circonvoisins, tr. fr., J.J. Besseling, Autriche, 1779.

#### OATES (DAVID)

Singara and its Fortifications, Studies in the Ancient History of Northern Iraq, British Academy, 1968.

#### RUNCIMAN (STEVEN).

A History of the Crusades, 3 Vol., Cambridge U.P., 1951-1954.

#### SACHAU (EDUARD)

Reise in Syrien und Mesopotamien, Vol. 1, Leipzig, 1883.

#### SARRE-HERZFELD

Archaeologische Reise in Euphrat und Tigrit Gebiet, Vol. 1, Berlin, 1911.

#### SOURDEL (DOMINIQUE)

Les professeures de Madrasa a Alep aux XIIo-XIIIo S., d'après Ibn Shaddad, in Bulletin d'Etudes Orientales, Damas, 'III (1949-1951).

#### ZAMBAUR (EDUARD VON.)

Die Münz Prägungen des Islams, Steiner, Wiesbaden, 1968.

## و - مجلات ودوريات عربية

- مجلة التراث الشعبي العراقي، العدد الخامس، السنة السادسة، بغداد: دار الحرية، ١٩٧٥.
- بجلة سومر، بغداد: نشر وزارة الاعلام العراقية مديرية الآثار العامة.

المجلد الثاني، السنة ١٩٤٦.

المجلد الثامن، السنة ١٩٥٢.

المجلد الحادي والعشرون، السنة ١٩٦٥.

المجلد الثاني والعشرون، السنة ١٩٦٦.

المجلد الثالث والعشرون، السنة ١٩٦٧.

المجلد الرابع والعشرون، السنة ١٩٦٨.

المجلد الخامس والعشرون، السنة ١٩٦٩.

المجلد السابع والعشرون، السنة ١٩٣١.

المجلد الحادي والثلاثون، السنة ١٩٧٥ (القسم العربي والأجنبي).

- جلة المسكوكات، العدد الثاني، السنة ١٩٦٩، مجموعة صراف.
- مجلة المشرق، المجلد الخمسون، بيروت: المطبعة الكاثوليكية، ١٩٥٦.

### ز - مجلات ودوریات مترجمة

- دائرة المعارف الاسلامية، ١٤ ج، ترجمة محمد ثابت الفندي واحمد الشنتناوي وغيرهما، نشر جهان تران بوذجري، د.ت.

#### الخاتمة

حاولت من خلال هذه الدراسة ان اظهر ما كان لمدينة سنجار من أهمية ومكانة في مختلف ادوارها التاريخية، ونواحي الحياة الانسانية فيها فسنجار، هذه المدينة العريقة في قدمها، المهمة بموقعها، الغنية باتساع رقعتها، القوية بصلابة مستوطنيها، كانت ذات اثر بارز في تاريخ الجزيرة الفراتية، حيث شاركت بصورة فعالة في صنع الأحداث التي جرت على أرضها في اكثر من عصر فعبر ممراتها الجبلية كانت تتقرر صورة العلاقات السياسية بين الدول المتصارعة على أرض الرافدين، من كبيرة وصغيرة، قديمة ووسيطة وكأنا كتب لهذه المدينة ان تدخل حلبة الصراع الدولي أيام الاشوريين والحثيين والميتانيين والكلدان والفرس والرومان، فعلى هضابها ووهادها وعلى صحرائها وساحاتها كانت لهذه الأمم صولات وجولات وباسمها عرفت كثير من المعارك التي سطرتها كتب التاريخ.

وبظهور الاسلام، وان خبا نور سنجار لفترة، فسرعان ما انبلج هذا النور من جديد فعادت وتبوأت مركزها، بعد ان ادرك المسلمون أهميتها وتنبهوا الى مزايا موقعها حيث كانت كالطوق في حفظ جميع ما ملكوه من مدن وضياع، وما اقاموه من اسوار وقلاع في مختلف انحاء الجزيرة. فاعتبرت أمنياً بوابة الجزيرة ومفتاحها، وتبعت لحكم امرائها وقادتها، الى ان ذهب ملك الأمويين، وحل سلطان العباسيين. ونتيجة للأوضاع السياسية والادارية التي استحدثها هؤلاء اضحت سنجار خاضعة في أيامهم لارادة سادة الموصل وولاتها. واستمرت - كما كانت في السابق - مفتاحاً للجزيرة، وحصنا حصينا للموصل، اذ ارتبطت بها سياسياً وامنياً فكانت واياها كالتوأمين، وظلت سنجار موصلية بحتة فترة طويلة من الزمن، الى ان غلب عليها الاتابكة من آل زنكي،

فجعلوا منها عاصمة لامارة بدت شبه مستقلة، على نحو ما كانت عليه عشية استيلاء الرومان عليها في حدود سنة ١١٤ - ١١٥ م. واحتضن الزنكيون مدينة سنجار، واصابوا فيها النجاح والازدهار في مختلف نواحي الحياة حتى اضحت مثار الطامعين والحاقدين.

وعاشت هذه المدينة في مجبوحة ويسر، واستمرت في نعمها الى ان جثم على صدرها الكابوس المغولي، فشهدت حروباً ودماراً ودماء وويلات على أيدي المتسلطين من ايلخانيين وتيموريين، ولشد ما كانت نكبتها عظيمة ومربعة حينها انقض عليها الطاغي تيمورلنك وأهلك أهلها وازال عمرانها.

ورغم المأساة والمعاناة، عادت الحياة الى سنجار، وما كادت تصحو من أوجاعها حتى وجدت نفسها مرمية بين احضان الدول التركانية.

ومع الأسف فإن حظ سنجار من هؤلاء لم يكن أحسن من ذي قبل. فنتيجة لخلافاتهم المستحكمة والمتواصلة بين بعضهم البعض من جهة. وبينهم وبين اخصامهم الصفويين من جهة ثانية، ذاقت هذه المدينة مرارة الألم والأسى لما حل بها من خراب ولما اصاب أهلها من هلاك. وكأن القدر أبى الا تعود سنجار الى سابق مجدها وعزتها، فسلط عليها العثانيين، فأتوها وافتتحوها وبسطوا سلطانهم عليها واخضعوا سكانها من يزيديين واكراد بحد السيف.

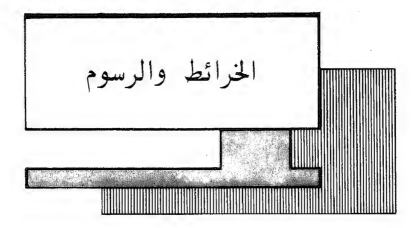
تلك هي سنجار القديمة وسنجار العصور الوسطى، تاريخ كامل، حافل بالحوادث والأخبار. هذا التاريخ ما هو الا جزء من تاريخ دول كتب لها ان تطأ أرض سنجار، وتبسط نفوذها عليها، وتخلف وراءها بعضاً من حضارتها وقيمها. وما ديمومة هذه المدينة الى اليوم الاكدليل واضح على قدرة الشعوب التي استوطنتها على استيعاب كافة حضارات الأمم التي توالت على حكمها. واستطاعتها على التكيف مع الديانات

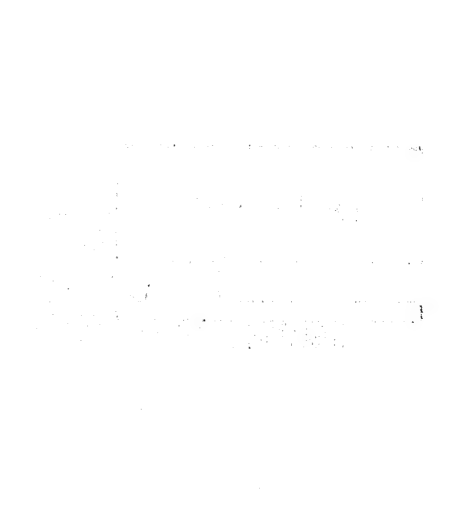
الساوية التي غزت تلك البقعة من الأرض. فسنجار - كما عرفناها من قبل - كانت نصرانية بجتة الى ان جاء الاسلام فاعتنقه قسم من أهلها. وعاش النصارى والمسلمون معا ردحاً طويلاً من الزمن، وتعاونوا في سبيل عزة المدينة ومنعتها الى ان تحصن فيها اليزيديون وغلبوا عليها وما زالوا. وما ديومة سنجار ايضاً الا لكون مواطنيها من اناس اقوياء، هيأوا انفسهم، وهيأت لهم أرضهم مورداً معيشياً مستدياً، فانصرفوا اليها واعتنوا بها. كما انصرفوا الى مواجهة ومعاناة الجوانب الحيوية الأخرى من اقتصادية واجتاعية وعلمية وغير ذلك من شؤون كنا قد عرضناها في سياق هذه الدراسة.

وبعد اتمنى ان اكون قد استطعت - في ضوء النصوص التاريخية والجغرافية والبحوث الأثرية والخلفات المسكوكية - تركيب بحث خاص بهذه المدينة يؤدي الى الغاية المتوخاة منه، ويتيح لي السبيل لنيل الثقة والموافقة على ما بذلت من جهد، ويكون حافزا لغيري لدراسة البقية الأخرى من المدن ذات الشهرة التاريخية في شتى انحاء العالم الاسلامي والعربي.

وأخيراً اسدي خالص الشكر الى استاذي المشرف الكريم البحاثة الأب الدكتور جان موريس فييه (J. M. Fiey) لما كان له من اثر ملحوظ فيا وصلت اليه من نتائج.

والله يوفقنا الى سداد القول وصواب العمل من اجل خدمة التراث.



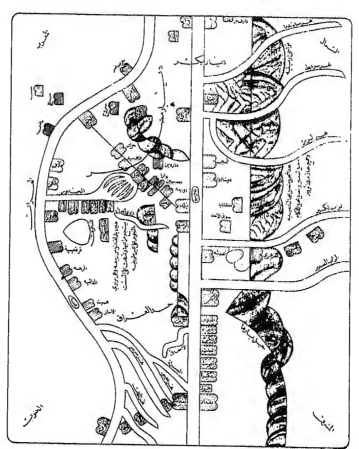


- مستلة من كتاب: العراق في الخوارط القدية

- الدكتور احمد سوسة

# صونة الجزيدة

اللوريز الن بين حسن والدزت فنشيريل و الروسعه وصعر . و ۱۷۷ م) مقتطفات من كالبالسالك في النات المسابق ويرب و مدى بهنا ويي است المدرون كانت اللوريز الن بين حسن والدزت فنشيريل و الروسعه وصعر . وعيج الذرت و داميزيا أرم على الشكلية عناز من وغير و المدرون الاستريم بود حد اليومية و الدسم من ويروط مسيده على المدرون الاستريم بود حد اليومية و لمدرون المدرون الاستريم بود مداليومية و لمدرون المدرون المدرون

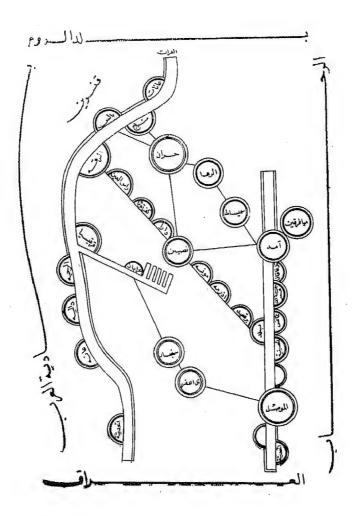


أوال العامل الإصفة كاحت ملتهة كإليذيبة التدبرة أجان السنهال ينها فأسعوا كتابها فالهزب فاعلاها وقد يمكسناها جاوة للعارية للدينه فارمها مخلط المسعوا المهابية

- مستلة من كتاب: العراق في الخوارط القديمة

- تحقيق الدكتور احمد سوسة

### صُورة الجزيرة للمقدسي نبغ سنة ١٧٥٠م ١٩٨٠م



- مستلة من كتاب: العراق في الخوارط القديمة

- تحقيق الدكتور احمد سوسة

#### نا رولية رهم ٣٤

## صُورَة الجَرْيْرة لابن سَعْيدالمغربي

(+11- a At a = 3/11 - 1/4/17)

نوخلة ، - اذا تخارطة الاميلية كانت متلوتية فإاطريقة المندية اى اذا الشعال في اسفل تخارطة والجنوب في اعلاها وهذ مكست مبصاراة للطبقة الحديثة فدرسم انخسرا عجر التسحيل المرجعة ·



- مستلة من كتاب: العراق في الخوارط القديمة

- تحقيق الدكتور احمد سوسة

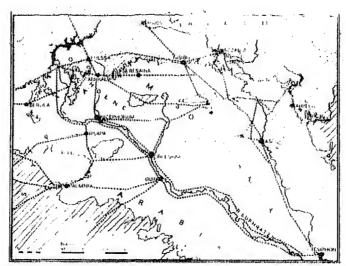
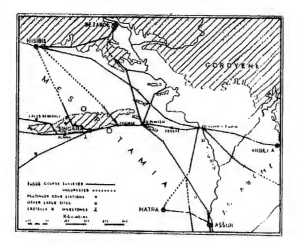
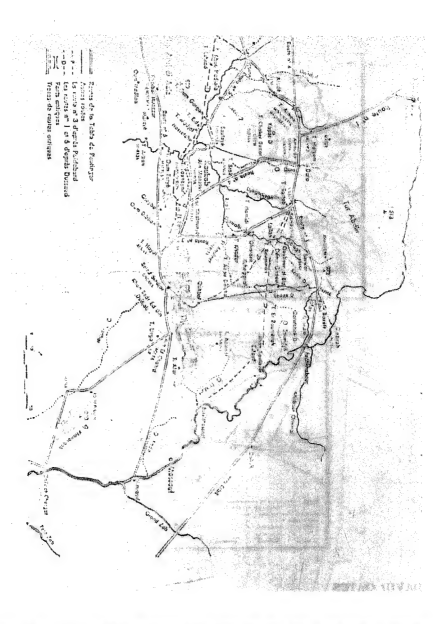


Fig. 1. Syria and Parthia e an 200



#### DAVID OATES

The Roman Frontier in Northern Iraq, in Geographical Journal, CXXII<sup>2</sup> / 1956, P. 190 - 199.



Louis Dillemann : Haute Mésopotamie Orientale et Pays Adjacents Beyrouth, Institut Français d'archéologie, 1962.

### SINGARA

The South Gate

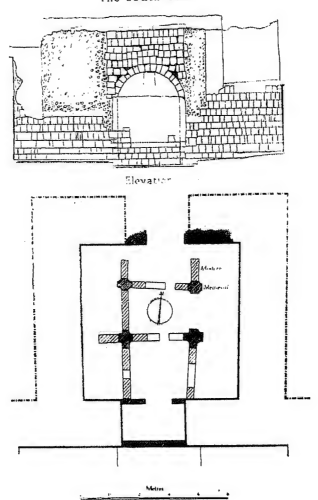
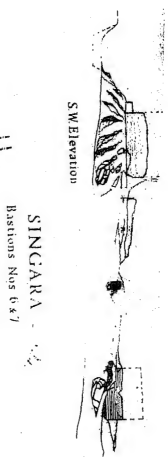
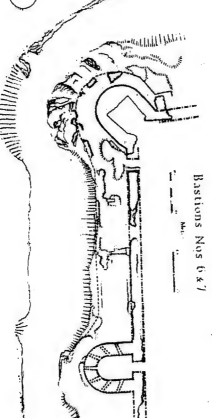


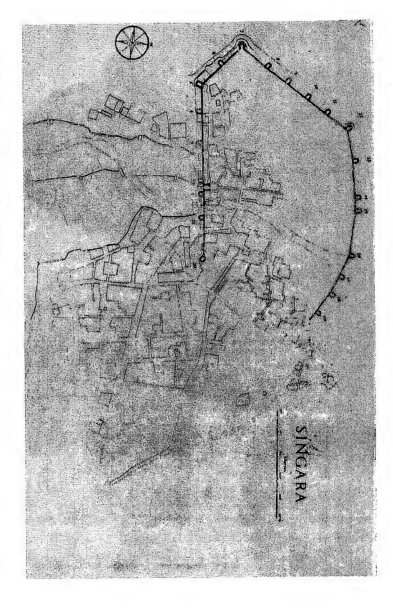
Fig. 4. Singara—the South Gate

David Oates, the Roman Frontier. cit,.



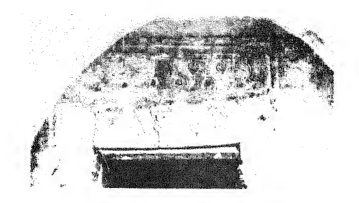


David Oates, the Roman Frontier, cit.



David Oates, the Roman Frontier. clt,.



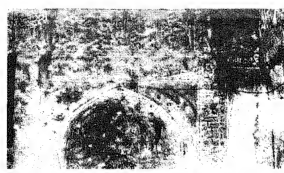




- الجزء العلوي من المدخل الخارجي لضريح السيدة زينب.
   مستل من كتاب: «القباب الخروطية في العراق».
- الحراب الموجود في الغرفة التي تتقدم غرفة ضريح السيدة زينب.
   مستل من كتاب: «القباب الخروطية في العراق».



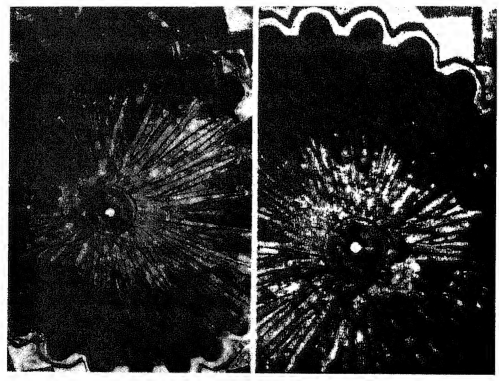
- المدخل الغربي في الغرفة الصغيرة في مرقد السيدة زينب. مستل من كتاب: «القباب الخروطية في العراق.

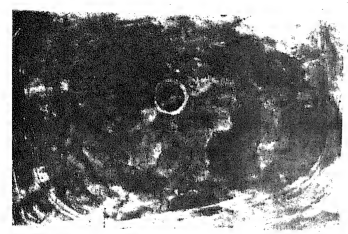


- المقرنسات في القبة الصغيرة من مرقد السيدة زينب مستل من كتاب: «القباب الخروطية».

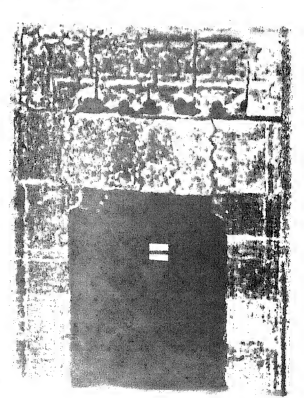
- الشريط الكتابي الذي يعلو الحراب مستل من كتاب: «القباب الخروطية في العراق».

- القبة الحارية الشكل التي تغطي غرفة الحراب من كتاب: «القباب الخروطية في العراق » العراق »

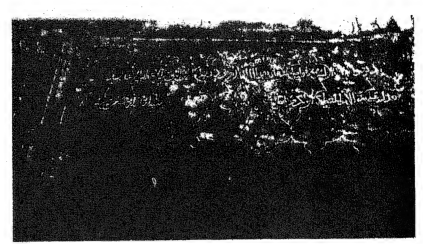




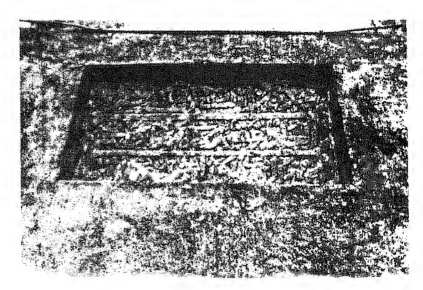
- القبة التي تغطي ضريح السيدة زينب، مستل من كتاب: «القباب....



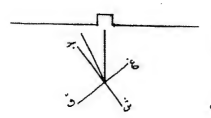
- الممر الموجود الى بمين الضربح. مستل من كتاب: «القباب.....



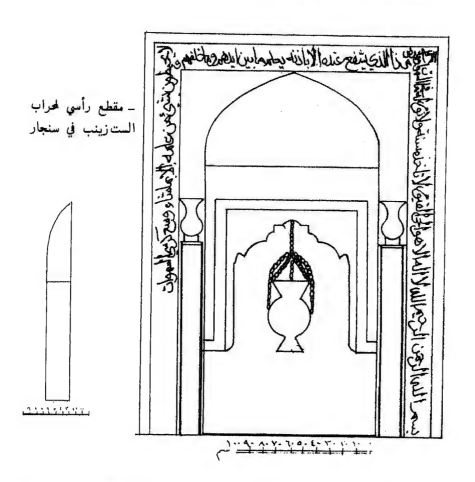
- كتابة تذكر اسم بدر لؤلؤ، مستلة من كتاب: «القباب....



- واجهة البناء الخارجية تظهر تاريخ التجديدات. مستلة من كتاب: «القباب....



- اتجاه القبلة في مرقد الست زينب في سنجار اتجاه القبلة ٩ - غربي الجنوب درجة الانحراف ٢٧° الى الغرب - مستلة من كتاب: «الحاريب العراقية»



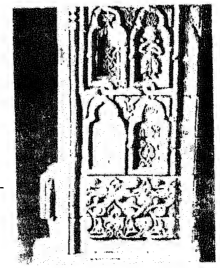
\_ واجهة محراب الست زينب في سنجار

- مخطط محراب الست زينب في سنجار

- مستلة من كتاب: « الحاريب العراقية »

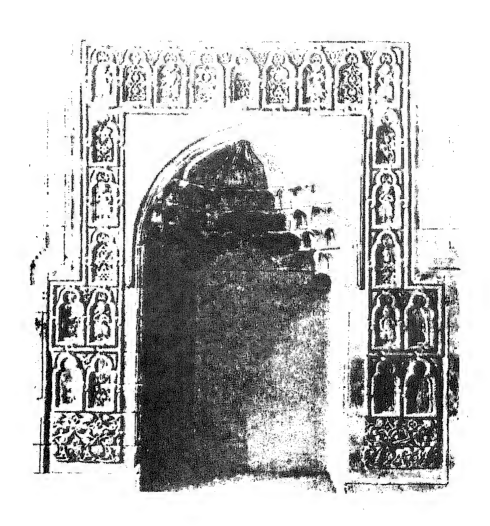
خطط لمحراب كوكمت

- مقطع رأسي لمحراب كوكمت



and Same

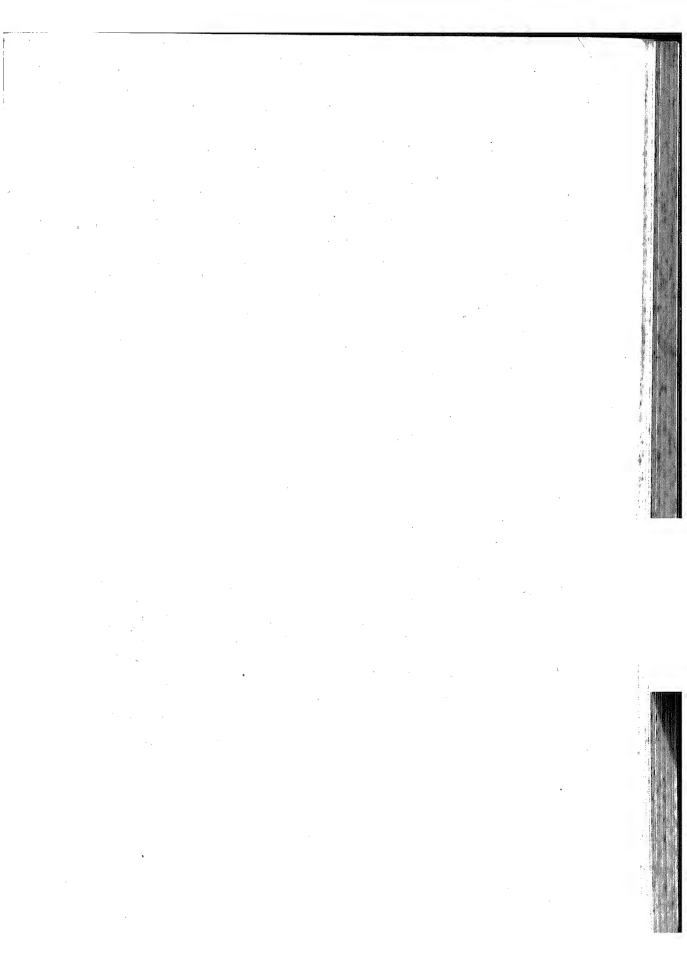
- اربع حشوات من محراب كوكمت



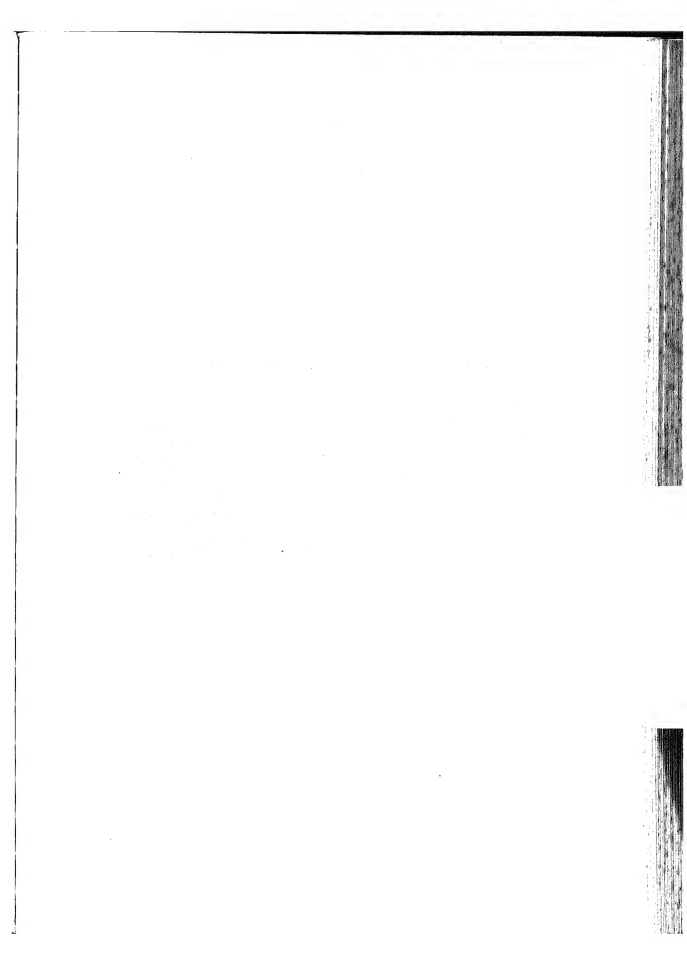
- محراب من موقع كوكمت - مستلة من كتاب: «الحاريب العراقية»



- محراب مرقد الست زينب في سنجار - مستلة من كتاب: «الحاريب العراقية»



فهرس البلدان والأماكن فهرس الأعلام والكنى والألقاب فهرس القبائل والأجناس



# فهرس البلدان والأماكن

```
أرمينيـــا: ٧٣ – ٢٢٩ –
            107 - 771.
                                       آسیا: ۱۶۳
            اسعرد: ۲۲۸.
                                        آقور: ١٥
الاسكندرية: ٢٤١ - ٢٨٩ –
                        - YE - 17 - 10: J
                   . 49.
      افریقیا: ۵۵ - ۲٤١.
                        - 171 - 175
                       - 718 - 711 - 7.7
           الأفغان: ١٦٢.
        ام الشبابيط: ٢٣٩.
                             . 477 - 737 - 777.
                        أذربيج__ان: ١١٩ - ١٢٨ -
            الانبار: ۲۲۲.
           الاناضول: ٢٠٩.
                                     . 401 - 144
                                       أذرمة: ٧٤.
             اندلس: ۷۱.
  انطاكية: ١٨ - ٩٢ - ٩٦
                        - VE - TV - 1E
            . ٢٦٠ - ١٠٨
                        - 107
ایران: ۱۲۲ - ۱۲۳ - ۲٤۸
                        - 197
                                 - 197
                   . 409
                        - 410 - 411
                           474
        بابل: ١٥ - ٢٥١.
            باجرمي: ١٦.
                        أردمشت (قلعة الكواشي): ١٥٨.
             باجلي: ١٦.
              أرزن: ۱۵ - ۱۲ - ۵۵ - باره: ۲۷۲.
       ٢١ - ١٥ - ١٢٨ - ١٤٦ - ١ بازېدي: ١٥ - ١١
                              371 - 777 - 172.
```

باعربایا: ۲۱ - ۵۷ - ۲۳۲ - بیت المقدس: ۱۰۸ - ۱۱۰ البــــيرة: ١٧٩ - ١٩٢ -. TT1 - TT. - TOP . 4.0 - 190 باعيناتا: ٧٥. باقردي: ٤١. بالسن: ۱۸ التبت: ۱۸ بجيلة: ٨٠٠ تبه: ۲۷۲. البحرين: ٦٢ - ٣٢٨. تخمي عوج: ۲۷۲. برقعید: ۱۵ – ۲۵ – ۷۷ – ترکستان: ۲۶۰ تكريت: ١٣ - ١٦ - ٤٤ -. 10 برقة: ٢٤١. - 119 - A9 - VT - 01 برلس: ۲۹۰ - 779 - 7+0 - 178 البصرة: ٤٩ - ٥٩ - ٦٢ - ٢٤٢ - ٢٦٠ - ٣٣٢. تل حوشي: ٣٥٠ P37 - 729. بعلبـــــــــك: ١٢١ - ٢٠٦ - اللعفر: ١٥ - ٣٢ - ٣٥ -- 17. - 1.9 - 29 . 499 - 477 بغـــداد: ۲۳ - ۸۸ - ۸۸ - ۱۱۲۱ - ۱۵۷ - ۱۵۷ -- 777 - 179 - 109 .1.7 - 90 . 412 - 747 - 747 البقاع: ٢٦٦. بلخ: ۱۸ . – ث – بلــــد: ١٥ - ١٦ - ١٨ -الثرثار (وادي): ۱۷ - ۵۳ . ۱۵ - ۲۳ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۱ - ۲۳۱ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۱ - ۲۳۱ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳۲ - ۲۳ ٣٣٨ - ٢٤٥ - ٢٦١ - ٣٤٩. الجراحية (قلعة): ٩٦. ا الجزيرة: ١٣ - ١٤ - ٢٦ -بلسيوم: ٢٣٦٠

VA - VT - £9 . + 0 . - £9 - £A - £Y 70 - 70 - 30 - 737. - VW - V1 - 7E حران: ١١٧ - ٥٥ - ١١٧ - ^/ - ^/ - ^/ . 104 114 - 44 - 44 - 44 حسجة: ٢٣٩. - 7.7 الحسكة: ٢٣٩. - 711 - 7.9 الحسنية: ١٥ - ٧٤. - 777 - 777 77. حصن کیفا: ۱۳۱ – ۳۰۰۰ - 742 - 747 - 74. الحضر: ٣٧ - ٢٢٩ - ٢٥٠. - 45. - 727 - 444 حلب: ١٨ - ٧٣ - ٩٥ - 411 - 707 - 720 - 114 119 - 99 - 444 - 414 - 4.4 - 17. - 171 177 . WEX - WEV - 177 - 184 144 جزيرة ابن عمر: ١٦ - ٤١ -- 184 - 145 129 149 - 177 7.7 - 191 - 197 - 19. 7.1 1.72 - P17 - 137. 017 - 797 - 137. الحلة: ۲۱ - ۱۰۱ - ۲۰۱ -جعبر (قلعة): ۱۱۸ - ۱۷۹ . 111 جلین: ۱۷۹ حمص: ۱۰۸ - ۱۲۰ - ۱۶۲ جورجيا: ١٦٣. VF1 - 7V1 - 137 - 7F7. الحيال: 10 - 21 - 217 -حارم: ۱۱۱ 777 - FTT - VTT - XTT. الحجاز: ٤٩ - ٥١ -حدیاب: ۳۷. الحديثة: ١٤ - ١٥ - ١٦ - الخابور: ٢٠ - ٢١ - ٣٨ -

```
- 474
               - TE1 _ - 09 - OV - 01 - ET
- W.. - Y9A
               - 797 - 117
                                 - 11.
     .404 - 4.4 - 4.1
                       - 12.
                                 - 127
        ۲۲۲ - دنیسر: ۷۲ - ۱۵۷ ،
                                 - 174
۲۳۵ - ا دیار بکر: ۱۶ - ۱۲ - ۱۱ -
                                 - 742
        - 1.4 - 24
                           777 - F37 - 107.
                        - 111 - 711
       - 410 - 175
- 747
            W. Y - Y7X
                                           . 440
                                      الخازر: ۲۸.
- £9 - £V - Y. - 1V
                              خراسان: ۱۸ - ۲۵۰
- TV - TT - TD - OA
                                   الخصوص: ٥٨.
                          خلاط: ٤٤ - ٥٧ - ٥٥١
-1 \Lambda \Sigma -1 \Lambda \Upsilon -1 \Lambda \Lambda -1 \Lambda \Lambda
                                           . 171
- 97 - 90 - 9. - AV
- TTT - 110 - 1.V
            دارا: ۱۵ - ۱۲ - ۱۱ - ۲۵۱ - ۲۵۲ - ۲۵۲.
           ه کے ۔ ۵۰ – ۵۰ – دیار عقیل: ۱۰۲۔
٥٥ - ١٧٩ - ٢٣٢ - ٢٣٦. ديار مضر: ١٤ - ١٦ - ١٤.
رأس العين: ١٥ - ١٦ -
                                     دانث: ۱۱۱
10 - 44 - 444 - 444 - 44 - 44 - 34 - 601
- 7.9 - 7.7 - 179
                          . 772 - 727 - 779
  دمشق: ۳۳ – ۹۵ – ۱۰۷ – ۲۳۷ – ۲۳۷.
۱۰۸ – ۱۲۱ – ۱۶۹ – الرافدين: ۲۰ – ۲۷ – ۵۱ – ۱۲۱ – ۱۲۱ – ۲۰۸ – ۲۳۲.
١٧٤ - ٢٠٦ - الرحبة: ٦١ - ٢٢ - ٢٤ -
```

الرقـــة: ١٦ - ٤٥ - ٦٣ - السن: ١٦ - ٤٩

. TET - 187 - 187.

الرها: ١٦ - ٩٣ - ١١١ -

- 174 - 174 - 114

. 4.4 - 474 - 434.

رودس: ۱۸

الزاب (نهر): ۱۷ - ۲۲۳ . 701

زاکوره: ۳۸

سامراء: ۱۸ - ۲۰ . 10

سجستان: ٥٥ - ٤٩.

سرّق: ۲۲.

سرمين: ١١٢٠

سروج: ١٦ - ١٣٧ - ١٤٠ -

VEN - 179 - 17V

السلمانية: ٢١٥.

سمرقند: ۲۹۳.

١١٠ - ١١٦ - سميساط: ١٦ - ١٨ - ٨٤ -.94

١٧٣ - ١٧٤ - سنجار: في معظم الصفحات تقريبا.

الشام: ۱۸ - ۶۹ - ۷۱ -

· · - 9V - 97 - A9

- 171 141

11. - 122

771

- 72. - 749

. 7 19 - 7 17

الشجاجة: ٨٠ - ٢٣٨.

الشدادى: ۲۳۹

شرقاط: ۲۳٦.

الشماسية: ٤٣.

شهرزور: ۱۸.

شويتي (وادي): ۲۳۵.

صور: ۳۰۰٠.

الصين: ١٦٣،

طبرية: ١١٠ - ٢٤١. طخارستان: ٤٥.

طرابلس: ۱۸ - ۲۰۵.

طرطوس: ۱۸.

طنجة: ١٨.

طيرهان: ١٦.

طیسفون: ۳۷ - ۳۸.

عانات: ۷۳.

عانة: ١٣ - ١٥ - ١٧٣ -

· 747 - 747

العراق: ١٩ - ٣٥ - ٤٢ - قبراتا: ٦١.

۲۳ – ۵۲ – ۲۳ – ۷۳ – قبرص: ۱۸

. 177 - 7.7 - 7.0 - 17.

. 727 - 777 - 179 - 727 - 727 - 727.

- 779 - 77. - 707 . 444 - 44. العادية: ١٤ - ١٢٣ - ١٩٧. عان: ۶۹. عين جالوت: ١٩٠.

ـ ف ـ

طور عبـــدين: ٤٥ – ٢٣٣ – إ فارس: ٤٣ – ٤٥ – ٢٥٠.

عين الشهيد: ٢٣٦.

الفرات: ۱۳ - ۱۹ - ۱۵ -

- 77 - 77 - 77 . 727 - 72. - 749

الفسطاط: ٢٤١.

ا فش خابور: ۲۰۱.

-- ق --

القامشلي: ٢٣٩.

عرابـــان: ٢١ - ١٣٦ - القــاهرة: ٢٠٥ - ٢٨٩ -.401 - 4..

۰ ۱۰۵ – ۱۷۹ – قردي: ۱۵ – ۱۸ – ۵۵ – ۵۵ –

۲۱۲ - ۲۱۶ - ۲۲۱ - قرقیسیاء: ۱۹ - ۱۹ - ۵۵ -

- 187 - 77 - 01 - 27 - 789 - 78. - 777

القصيبة: ٢٣٥.

القفقاس: ١٦٣.

قلعة الروم: ٢٠٥.

قنسرین: ۱۸ – ۲۱ – ۲۶.

القوقاس: ٢٦٨.

القيروان: ٢٤١.

قيسارية: ٢٠٥٠

\_ ك \_

كالاح: ٢٢٤.

کردستان: ۲۲۹ - ۲۲۹ - ۲۷۵

الكرك: ٢٨٩.

كركوك: ٢١٥ - ٢٥١.

کرمان: ٥٤٥

كري رش (بين سنجار وتلعفر): ١٣١ - ١٥٦ - ١٧٢ -- 40

کش: ۲۰۹.

- 74 - 50 - 10 كفرتوثا:

. TET - 94 - VE

الكواشي (قلعة): ١٥٨.

الكوفة: ٤٩ – ٩٥ – ٢٦٠.

كوكمت: ٣٤٢ - ٣٤٤ - ٣٤٥.

\_ ل \_

اللاذقية: ١٨٠

لبنان: ۱۱۹ - ۲۲۹.

ماردین: ۱۵ - ۶۱ - ۶۱ - ۶۱ -

A · 1 - VF1 -

- ۲.7 - ۲.7

. - TTT - T1E - 719

· 4 · · - Y94

ماکسین: ۳۱ - ۱۲۸ - ۱۲۸

المدائن: ۲۸۳

مجدل: ۲۹۰.

الحلبية: ٢٣٨.

المدينة المنورة: ٦٢.

مرج دابق: ۱۰۸ - ۱۹۰

مصر: ۲۷ - ۱۶ - ۲۷ -

- 717 - 7.1 - 11.

- W.9 - W.. - Y99

177 - 777 - 77A.

معلثایا: ۱۵ - ۱۵ - ۲۱ -

. 7.7 .

المغرب: ۱۸ - ۷۱ -

مكة: ٦٢.

ملطية: ١٨ - ٩٢ - ٢٩٢.

منبج: ۱۸ - ۲٤۱.

المنخرق: ٢٣٨.

الموصل: في معظم الصفحات.

ميافارقين: ١٥ - ١٦ - ٤٦ الهرماس (نهر): ۱۷. الهكارية (قلعة): ١٢٣. . 277 - 172 همذان: ۱۹۲. الهند: ۲۲٤. النجدية: ٣١. هيث: ۲۲ - ۲۲۲. النعانية: ٣١. نصيبين: في معظم الصفحات. نقيعية: ٢٩١. واسط: ۲۰۱. نمرود: ۲۳۳. وان: ۲۶۸. نيسابور: ٥٤٠ نینوی: ۱۵ - ۱۷ ينكجة: ٢٧٥. . 444

# فهرس الاعـــلام والكنـــى والألقاب

```
آدم میتز: ۲٤۱.
- 111 - 111 - 111
                              آقباش: ۱٤٧.
             - 117
- 171. - 17.
                       آق سنقر البرسقي: ١١٠.
- 100 - 100 - 177
                        آمد بن مالك بن دعر: ٢٤.
ابراهــــم بن أبي بكر الـــبرلسي: ١٣٧ - ٢٤٩ - ٣٠٧ -
          . WEV - WIA
                                       . 49 .
  ابن البرسقى: ١١٥ – ١١٦.
                           ابراهيم بن الاشتر: ٤٨.
ابراهيم بن الأغلب: ٥٥.
     . 770 - 7A0 - 7EV
                           ابراهيم بن حمدان: ٧٥.
.1.7 - 1.4
٠٢٠٨ - ٢٠٥ - ١٦٤ - ١٣٨
                          ابراهيم اليشكري: ٢٥٥.
ابن جبير: ۲۹ - ۲٤٧ -
                             ابغاخان: ۱۹۸.
     ابن أبي الساج: ٦٣ - ٦٤ - ٣٢٥ - ٣٢٥ - ٣٤٦.
ابن الحكاك (أبو على الحسن):
                 ابن الأثير: ٢٣ - ٢٨ - ٢٩ - ٢٩٠.
٤٤ - ٥٢ - ٧٥ - ٧١ - ابن حجر العسقلاني: ٢٠٦ -
           . 79. - 789 - 11 - 10 - V9 - VA
۸۲ - ۸۷ - ۸۷ - ۸۸ - ابن حوقل: ۱۵ - ۱۵ - ۲۰
```

- 9x - 97 - V7 - W1 - TTF - TFF - TF1 - 111 - 117 - 1.4 - 774 - 777 - 171 - 101 - 777 - 777 - 771 - 19. - 197 - 192 - 190 . TE9 - TT0 - TT. - TIA . TE0 - TE. - TTV - TTT ٢٥ - ٤٦ - ٥١ - ٥١ - ١١ن الصفار السنجاري: ٢٨٨٠ ٨٦ - ٨٨ - ١٠١ - ١٠٩ - ابن عبد الحق (صفي الدين عبد ١٣٩ - ١٤١ - ١٤١ - ابن عبد ربه: ٤٩ - ٢٥٣٠ - ١٢١ - ١٣٨ - ١٢١ - ١٢١ - ١٢١ - ١٣١ - 1V9 - 10A - 1EV . TE9 - 1V7 - 1V. - 177 ابن خلک ان: ۹۷ - ۹۷ - ۱۹۱ - ۱۹۹ - ۱۹۲ -· 777 - 7.1 - 197 - 797 - 175 - 1.7 ٨٩٧ - ٣٠٣ - ٣٠٣. ابن دبابا (الحسين بن علي ١٣١ - ١٣٧ - ١٣١ -- 170 - 172 - 174 ابن رستة: ١٦ - ٢٩ - ٧٣١ - ١٣٨ - ١٤١ -ابن الساعي الخيازن: ١٤٧ - ١٥٦ - ١٥٧ - ٢٢١ -. TIV - TEV ابن سعيد المغربي: ١٣ - ٢٤٦٠ ابن العاد الجنبلي: ١٩٩٠ ابن شاكر الكتبي: ٣٢٩ - ١٣٨ - ابن الفرات: ٢٩ - ١٣٨ -

- ۲۱ - ۱۵ - ۱۳ - ۷۸ - ۷۸ - ۲۱ - ۲۱ - ۲۱ - ۲۱ - ۲۹ · #19 - 720 - 72. ابن خلــــدون: ١٦ - ٢٣ - ابن الشريشي: ٢٨٩. ۱۲ - ۲۳ - ۲۷ - ۱۸ - ابن عبادة: ۲۱. ١١٠ - ١١٨ - ١٣٣ - المؤمن): ٢٨. السنجاري): ۲۹٦.

أبو سعيد ابراهم السنجاري: أبو سعيد الإربلي: ٢٩١. أبو سعيــــــد عمرو بن هـــــاشم السنجاري: ۲۸۸ أبو شامـــــة: ٣١ - ١١٨ -- 107 - 12A - 12E - W - . W.A = T9A - TTT أبو شجاع الرورزاوري:٩٤٠

١٤٠ - ١٤٢ - ١٤٣ - ٢٠٠٦، وأبو الحسن الباخرزي: ٢٩٤. ابن فضل الله العمري: ١٧ - أبو الله والعقيلي (محمد بن ۲۱ - ۲۹ - ۲۲۱ - ۲۲۷ - المسيب): ٩٥ - ٩٥. 721 - 7TA ابن الفقيه الهمذاني: ٤٥ - ٢٨٧. . ۲۳۳ - ۲۳۲ - ٤٩ ابن الفوطى: ١٧٦ - ١٧٨ - أبو سعيد بهادرخان: ١٩٩ -111 - 111 - 117 - 797 - 107. ابن قاضي شهبة: ٢٠٩ ابن قطلوبغا: ۲۹۱. ابن القــــلانسي: ٩٧ - ١٠٠٧ - أبو سعيد محمد بن يوسف: ٥٨٠ . 174 ابن کثیر: ۵۰ – ۹۸ – ۱۲۵ – ۱۲۷ – ۱۲۷ – ۱۲۸ – . 199 - 187 - 179 ابن الكلبي: ٢٤ - ٢٥. ابن المعتز: ٨٣. ابن نشوان الحميري: ٤٩. أبو طاهر بن ناصر الدولة ابن واصل (جمال الدين محمد بن الحمداني: ٩٤. سالم): ١٤٣ – ١٤٤ – ١٤٥ – أبو طاهر القرمطي: ٦٢٠ ١٤٧ - ١٤٧ - ١٥٣ - ١٤٦ - ١٤٦ ١٥٥ - ١٥٧ - ١٥٩ - السنجاري: ٢٩٥٠ ١٦٠ - ١٦١ - ١٦١ . الماعيال أبو بكر ايوب السنجاري: ٢٨٨ الأيوبي: ١٧ - ٢٨ - ٧٦ -أبو جعفر المنصور: ٥٧ - ٩٤ - ٩٢ - ١٠٤ -

أبو حاتم بن حيان: ٢٨٧ - ١٧٤ - ١٧٨ - ١٨٢٠ -

اسحق أرملة السرياني: ١٩١ -اسحق بن كنداج: ٦٣ – ٦٤. أسد الـــدين شيركوه: ١٤٦ -. 177 اسماعيل باشا البغدادي: ٢٩١. اسماعیل بن زفر: ۲۸. الأشرف موسى الايوبي: ١٤٢ -- 109 - 10A - 10Y - 171 - 171 - 17. . 404 - 4.5 الاصطخري (أبو اسحق ابراهم الأخطل (أبو مالك غياث بن الفارسي): ١٣ - ١٤ - ٢٩ -. TE . - TT9 - TTY - TTT الاصمعى: ٤٩. ألب أرسلان السلجوقني: ٩٦ -. 144 ألبي أرسلان تاش: ١٠٩ – ١١٠٠. امرؤ القيس: ١٤٩. أمير اميران هنيـد والزنكي:

. 417 - 447 - 417 أبو الفرج عبد القاهر بن عبسون: ١٩٦١ - ١٩٧ - ٢٠١. أبو موسى الأشعرى: ٤٦. أبو هريرة: ٥٨. أبي تغلب فضل الله الحمداني: اسكندر ساويروس: ٣٨. .94 - 97 - 19 أبي الغازي بن ارتق: ١١٠٠ أحمد بن ابراهيم السنجاري: ٢٥٠ | الاشتر بن مالك النخعي: ٤٨. أحمد بن الحنبيلي: ١٣٧ - الأشرف شعبان المملوكي: ٢٠٥. · ٣ · ٨ - 124 - 174 أحمد بن المبارك: ٣٠٤. أحمد بن يرنقش: ١٤٢. أحمد تكودار: ۱۹۸. أحمد سوسة: ٢٢٥. غوث): ٥٣. ادوارد جیبون: ۳۹. ادي شير: ١٥ – ٢٣٤ – اقباش الناصري: ١٤٧. · 700 - 779 أرسلان تاش: ۱۰۸. أرغون خان المغولي: ١٩٨٠ الازدي (أبو بكر زكريك بن البيرابونا: ٢٥٦ - ٢٥٩. اياس): ۲۹ - ۳۱. أسامة النقشبندي: ٣٣٠.

. 140 - 111

أبو شروان خان: ۲۰۰ – ۳۵۵. أورليوس (الامبراطور الروماني): ١٦٩ - ٢٩٩ - ٣٠٠. . 44

ایشوعد ناح: ۲۵۵.

ایلخان اولجاتیو (محمد خد بنده): . 40E - 19A

ایلخان غازان محمود: ۱۹۸ -. . . . 1

> ايليا السنجاري: ٢٦١. - ب -

> > بابكيال: ٦٠.

بایدوخان بن طرطای: ۱۹۸. البحــتري (أبو عبـادة الوليــد بن عبيد): ٦٦ .

بختيار البويهي: ۸۸ - ۸۹.

. TT9 - TT.

- 101

- 14. - 179

- 172 - 140

- 147 - 177

- 499 - 477

. TET - TTV - TTT

ا بــدر الـدين يوسف الزرزاري:

براسق بن برسق (أمير همذان): . 111

بركياروق بن ملكشاه السلجوقي: . 94

برهان الدين الزرزاري السنجاري: . \* . .

البساسيري (أبو الحرث أرسلان): .1.4 - 1.7 - 1.1 - 91 البكرى الاندلسي: ٢٤٥.

بكنغهام (جيمس): ۲۷ - ۲۹ -. 44.

البلاذري (أبو العباس أحمد بن - ٤٥ - ٤٤ - ٢٩ :( يعير): بدج (سرولیس): ۱۳ – ۲۲۹ – ۷۱ – ۵۱ – ۵۱ – ۵۱ .

بلينوس: ٣٧.

بدر الدين حسن هندو: ۲۰۷ مهاء الدين يوسف طرمطاي: ١٩٥٠ بدر الدين لؤلؤ: ١١٥ - ١٢٩ - البهاء السنجاري (أبو السعادات ١٥٩ - ١٩٨ - ايحيي): ٢٩٧ - ١٩٨

۱۷۱ – بوادیبار: ۲۳۵،

١٧٦ - ا بولاي: ٢٠٢.

- ۱۸۲ – بیتمش: ۲۰۱

۳۳۵ – ابیرام خواجا بن تورمش: ۲۱۰.

تاج الدولة تتش السلجوقي: .99 - 94 تاج الدين السنجاري (أبو محمد عبد الله): ٣٠٠٠ تراجان: ٣٦. ترانكلينا: ٣٢٣.

تركان خاتون: ۹۷.

تقي الدين أبو العباس النصيبي: . W . E

> تكين التركي الشيرازي: ٨٢. تلماك: ١١٦.

توما اسقف المرج: ٢٦٢.

تيمورلنك: ۲۰۸ - ۲۰۹ . 41.

- 5 -

جان موریس فییه: ۲۶۳ -. 417

جاولي سكاوو: ١١٠ – ١١١ – .117 - 110 - 117 جای فریستل: ۱۱.

جبرائيل السنجاري: ٢٥٥ -. 777

جعفر خصباك: ١٩٧ - ٢٤٦. جكرمش السلجوقي: ١٠٩.

. 149

جلال الدين منكبرتي: ١٦٢. جال الدين أبو عبد الله محمد عبد الباقى: ٢٨٨.

جمال الدين أبو عبد الله محمد بن مكى السنجاري: ٢٩٣.

جمال الدين شاذ بخت: ٢٩١. جمال الدين محمد الاصفهاني:

.41. - 177

الجهال المصري: ٢٩٨.

جنگیزخان: ۱۹۸ - ۱۹۸ -. Y + A

جهان شاه: ۲۱۰.

الجواليقي: ١٤١.

جوردیان: ۳۸.

جوفيان: ٤٠.

جوليان: ٤٠.

جيوش بك السلجوقي: ١١١.

حاتم بن النعان الباهلي: ٤٨. الحاجب الموصلي: ١٦١. حاجي خليفة: ٢٩٤ - ٣٠١. الحجاج بن يوسف: ٥٠.

حسام الدين بركة خان: ١٧١.

حسام الدين تمرتاش: ١٢٦٠ حسام الدين طرمطاي: ١٩٥٠ حسام الدين طهان: ١٣٧. 

الحسن بن أحمد السنجاري: ٢٩٤. الدينوري: ٢٥ - ٢٩. الحسن بن حمدان: ٧٦. حسن بن محمد بن سرستی السنجاري: ۲۹۰

> حسن الطويل التركماني: ٢١٠. الحسين بن حدان: ٦٢ - ٧٥ -٨٤ - ٨٣

> حسين عوني عطا: ٣٤٤. حمدان بن حمدون: ۷۲ - ۸۳. حمدان بن ناصر الدولة الحمداني: ٠٨٨

> خالد بن حيان الرقي: ٢٨٧٠ خالد العاني: ٢٢٦. الخطيب أبو الحسن على: ٢٩٥٠ خليفة بن خياط: ٤٤ - ٥٧٠ خمارویه بن طولون: ۲۶ – ۲۰.

داود بن حمدان: ۷٦.

داود الجلي: ١٣٢ - ١٧١ -177 - 109 - 107 - 1XY دايفدرايس: ٣٤٤.

دبیس بن علي بن مزید: ۱۰۱ -. 1 . 4

الذهبي (شمس الدين أبو عبد - 1VE - 109 - 79 : (AUI - 191 - 187 - 188 · ٣ · ٢ - ٢٩9

راتلنجر: ٣٤٤.

الراضي بالله العباسي: ٧٦ -. ٧٨

رشيد الدين الفرغاني: ٣٠٤. رشيد الدين فضل الله الممذاني: 197 - 190 - 198 - 194. ركن الـدين أبو القـاسم محمود السنجارى: ۲۹۲.

رنسیان (ستیفن): ۱۱۱ -. 144 - 144

الرهاوي المجهول: ١٤٧ -. W. Y - 1A9

زامباور: ۲۷ - ۹۵ - ۹۷ - ۲۷۲ - ۲۷۳. .178 - 184

الزبيدي: ۲۸ - ۹۵ - ۳۰۳.

الزركلي: ۲۹۱ - ۳۳۳.

الزمخشري: ١٨٠

الزهري: ٠٤٥

الزين الحافظي: ١٩٤-

زين الدين علي بن بكتكين:

. 178 - 174 - 177

الساطرون: ٢٤٦.

سابوخت: ۲۵۷.

سبط ابن الجوزي: ۲۹ - ۹۹ -

- 184 - 1.5 - 1.5

- 179 - 171 - 121 - 177 - 171 - 17.

. 1 VE - 1 VT

السبكي: ٢٨٢ – ٢٩٧ –

.4.5 - 4.4 - 4..

سراج الدين محمد السجاوندي:

. 4 + 1

سعید بن حمدان: ۲۸ - ۸۸ -

سعيد الديوه جي: ٢٦٦ -السفاح بن كردوس: ٤٨ . إسلطان حمزة: ٢١٢. السلطان سليم العثاني: ٢١٤. سلیان بن جرف: ۲۵۷. سلیان بن قتلمش: ۹۲ – ۱۰۲. سلمان خان بن سينكة: ١٩٩ -

سليان الصائع: ٣٥ - ٨٥ -- 1.1 - 119 - 1.. . TIE - TO.

سلامش بن ابـــاجو بن هولاكو: . 4.4 - 4.1

سلامــة بن الزرار السنجـاري: . 49 2

سنجر السلجوقي: ٢٥ - ١٠٥٠ ا سنقر الحلبي: ١٤٢.

. 400

سيتون لوئيد: ٣٥٠

سيف الدولة الحمداني: ٧٤ -· 17 - 17.

سيف الدين طقتمر الكلتاوي: . 4.0

سعيد بن عامر بن حذيم: ٤٧ .

. 141 - 14.

السيوطي (جلال الدين): ٢٨١ - أشيخ الربوة الانصاري: ١٣ -

· YO9 - 2 ·

الشاطبي: ۲۹۱.

شبل الدولة الحسامي: ٢٩٣.

شبیب بن یزید: ٤٩.

· 4.7 - 17A

شرف الدين أحمد بن عهان ١٨٠ - ١٩٠ - ٢٦٣. السنجاري: ۲۹۰.

. 194 - 194 - 191

شمس الدين ابن الكافي: ٣٠٦ - ١٦٨ - ١٧٠.

شمس الدين بن المقدم: ١١٩ - الصحصح الحروري: ٥٧. .111

شمس الدين محمد الاصبهاني: ٣٠٠. صديق الدملوجي: ٣٥ - ٧٩ -شمس الدين يونس المشد: ١٩٣. ١٠٩ - ٢٢٨ -شمعون الزيتي: ٢٥٧.

شهریار بن فرون: ۲۵۳

١١٨ - ١١٩ - ١٢٦ - الشيخ حسن الكبير الجلابري: . 4.4 - 4..

. 79 - 71 - 17

- ص -

شابور الفــارسي: ٣٦ - ٣٩ - الصابي أبو اسحق ابراهيم: ٧٩ -· Y. Y - 9 - 19

الصابي أبو الحسين هلال: ٨٤ -. ٣٤٨

صاتی بك خان: ۱۹۹ - ۳۵۵. شجاع الدين أبي بكر السنجاري: الصالح اسماعيل بن نور الدين زنكي: ١١٣٠ – ١٣٢.

شرف الــــدين بن أبي عصرون: الصالح اساعيل بن لؤلؤ: ١٢٩ -

- 179 - 177 - 177

صالح بن محمود الخارجي: ٨٠.

شمس الـدين آقوش الـبرلي: الصالح نجم الدين أيوب: ١٦٤ -

- 171 - 171 - 170

صدر الدين ابن الشيخ: ٣٠٦.

- 704

- 700 - 702

1357 - 057 - 777 -

177 - 177 - TV7 - XV7. الصفار السنجاري (الياس بن الظاهر برقوق: ٢٠٥ - ٢٠٠٠ على): ٢٩٥.

الصفدي (صلاح الدين خليل بن ١٩١ - ١٩٢ - ٣٠٠٠ أيبك): ۲۹۰.

صفى الدين السنجاري: ٢٩٣. صلاح الدين الأيوبي: ٢٣ -- 180 - 188 - 181 . T. 9 - 12T - 179 - 177 صلاح الدين محمد الباغسياني: عباس عمر الغنوي: ٢٧٤. .110

صندغو المغولي: ١٩٣ - ١٩٥٠

. ۲97

الطاهر عيسى: ٢٠٦٠

.07 - 0.

طغرلبك السلجوقي: ١٠٠ - البغدادي: ٢٤٦.

· 470 - 419

طفاتیمورخان: ۱۹۹

طه باقر: ۳۵ - ۳۱۶ - ۱۳۲ - ۳۰۰.

· 441 - 444

الظاهر بيبرس: ١٨٣ - ١٩٠ -

- ع -

العادل الأيوبي (سيف الدين أبو بكر): ١٤٢ - ١٤٣ - ١٤٢ -. TOT - 12Y - 127 - 120

عبـــاس العزاوي: ١٨٧ -- 7.2 - 7.. - 194 · 405 - 404 - 40.

عبد الله بن أبي هريرة: ٥٨٠ طاهر بن ابراهم السنجاري: عبد الله بن حمدان: ٧٥ -. TEN - YEY - NE - Y7 عبد الله بن عامر: ٠٤٥

الطبري: ٢٥ - ٢٩ - ٤٨ - عبد الله بن الكردي: ٢٨٥٠ عبد الرحمن بن عبد الله العويدي

١٠١ - ١٠٢ - عبد العزيز بن هبــة اللــه السنجاري: ۲۸۸

عبد القادر النعيمي: ١٢١ -

٣١٧ - ٣١٧ - ٣١٩ - عبد الملك بن مروان: ٤٩ -

عاد الدین بن زنکی: ۱۱۲ -111 - 117 - 110 . TE9 - TEO عاد الدين بن مودود: ١٢٨ -- 181 - 18. - 189 . mo . - ray - 1mv - 1mg عهاد الـــدين شاهنشاه الأيوبي:

عبد الملك الديلمي: ١١٨ - علي بن ابي طالب: ٣٣٣ -.17. - 119 . 444 عبد يشوع بن بريخا: ٢٦٠. علی بن حرب: ۰۵۸ عبيدة بن حيان العنبري على بن حمدان: ٧٣ - ٨٨٠ علي بن الشهرزوري: ١١٥. السنجاري: ۲۸۷. علي بن عيسى: ١٥٥٠ عبيدة العمري: ٦٠. على بن مرجا: ١٠٤. عثمان بن عفان: ٤٥ – ٤٧. عدي بن مسافر: ٢٦٦ - ٢٦٨٠ العاد الأصفه اني: ٢٩٤ -عز الدين أيبك السلماني: ١٩٥٠ | ٢٩٥ - ٢٩٧ - ٣٠٢. عز الدين جهان تيمور: ١٩٩٠. عز الدين السنجاري: ۲۹۸٠ عز الدين مسعود بن البرسقي: | ١٢٣ - ١٢٩ - ٣٠٦ --111 عز الــــدين مسعود بن زنكى: عاد الدين بن المشطوب: ١٥٦ -171 - 771 - 771 - 301. 101. العزيز عثمان الأيوبي: ٣٥١. عضد الدولة البويهي: ٧٧ - ٨٩. عطا الحديثي: ٣٣٤ - ٣٣٥ -· ٣٣٨ - ٣٣٧ -101 - 10r - 12A علاء الدين بن لؤلؤ: ١٩٠٠ علاء الدين القونوي : ٣٠٠٠ عمر رضا كحالة: ٢٤٦ -علم الدين أبو البركات محمد ١٧١ - ٢٩١ - ٢٩٢ -. W. 1 - 79A السنجاري: ۲۹۲. عمر بن الخطاب: ٤٥ - ٢٦٤. علم الدين قيصر الموصلي: ١٩٦٠ علم الدين الوباش: ١٩٥٠٠٠ عمير بن حباب السلمي: ٤٨٠

عياض بن غنم الأشعري: ٤٣ - الفوز السنجاري: ٢٩٩. . 27 - 20 - 22 عیسی سلمان: ۳۳۰.

غازي الياروقي: ١٣٧٠ غياث الدين كيخسرو (صاحب القادر بالله العباسي: ٣٤٩. بلاد الروم): ۱۲۲ - ۱۲۷.

الفائز ابراهيم الأيوبي: ٣٠٨. الفيارقي (أحمد بن يوسف بن ٢٣٧ - ٢٣٧ - ٢٣٧ - ٢٣٧ الأزرق): ۲۹ - ۱۰۵ - ۲۲۸ الفتح بن خاقان: ٦٦ – ٦٧. فخر الـــدولـــة ابن جهر: ٩٧ -. 1 . V

فخر الدين أبو سعيد السنجاري: . 444

فخر الدين عبد المسيح: ١٢٦ - ا .171 - 174

فروخ شاه عمر الأيوبي: ١٤٨ -- 101 - 104 - 104 .17. - 109

الفضل أبي سعيد: ٥٧

· 44 - 444 - 414.

فون بنهمر: ۲۱۵. فيصــل السامر: ٨٠ - ٩٠ . WEV - W19

\_ ق \_

القاسم الشهرزوري: ٣٠٢.

قتلمش السلجوقي: ١٠٣ . 440

قدامة بن جعفر: ١٥ - ٢٥ -. 707 - 72.

قرا عـــثان الـــتركماني: ٢١١ -. 414

قراوش بن المقلد العقيلي: ٩٦ –

قرا يوسف التركماني: ٢١٢. القراماني: ٢٩ - ٢٢١.

قريش العقيلي: ١٠٢ - ١٠٣ -

القزويني: ١٣ - ٢٤ - ٢٥ -. TTA - T.E - T19 - T9

فؤاد سفر: ٣١٤ - ٣١٦ - قسطنطينوس الروماني: ٣٩ -. 444

قسم الدولة آق سنقر الحاجب: كسرى: ٤٤ - ٢٥٥ - ٢٦٢.

قطب الدين محمد بن مودود:

- 124 - 124

- ٣٠٦ - ١٦٨ - 1٤٦

. 404 - 404 - 401

.177 - 177 - 171 - 17. القفطي (جمال الـــدين عـــلي): 737 - 797 - 707 - 727

القلقشندي (أبو العباس): ١٧ -

- 7.0 - 01 - 79 - 11

- 721 - 770 - 777

. 759 - 757 - 750

القمى (الشيخ عباس): ٢٩٨. القنواتي (قوام الدين عبد الله السنجاري): ۲۹۲.

قوام الدين محمد اليزدي: ٣٣٧.

قيس بن الهيم: 20.

- 5 -

کاروس: ۳۸.

الكامل محمد الأيوبي: ١٦٧ -. 404

کانار: ۲۲۸٠

كربوغا السلجوقي: ٩٧ - ١٠٠٧ المحمد باقر الحسيني: ٣٥٠ -

کوینیه (فیتال): ۲۱۵.

- ل -

Keel: 727 - 707. لايارد (أوستن): ٣٢١ – ٣٢٣.

لوسيوس فيروس: ٣٧.

قطب الدين مودود بن زنكي: اليسترانيج (كي): ١٣ - ٣٥ -177 - 737 - 177 - 777. لین بول ستانلي: ۹۶ - ۳٤۸ -- MOT - MEX - MOT · 400 - 404

مارشوحا لماران: ٢٦٢.

المأمون العباسي: ٥٥٠

المتوكل العباسي: ٦٦ - ٦٧. الجاهد سيف الدين اسحق بن لؤلؤ:

. 19.

مجاهد الدين يرنقش: ١٤٢٠ عجد الدين الفضل السنجاري:

عجلي بن مرجا: ١٠٤.

محمد أمين زكني: ٢١٥ - ٢٧٤.

محمد باشا بكلربكي: ٢١٤.

. 407 - 401

محمد بن ابراهيم السنجاري: ۲۸۹.

محمد بن أتامش: ٦٣ .

محمد بن أحمد السنجاري: ٢٨٩.

محمد بن خرزاد: ۲۰.

محمد بن زمام السنجاري: ٣٣٥.

محمد بن عبادة: ٦١.

عمد بن عبد الرحمن السمرقندي السنجارى: ۲۹۳.

محمد بن عمرو الشيباني: ٥٨.

محمد بن فروخ: ۵۸.

محمد بن الفضل: ٣٤٨.

عمد بن المفضل الموصلي: ٤٤.

عمد بن قریش العقیلی: ۹۷ – . 1 . V

عمد الدمشقى: ٣٠٣ - ٣٠٧.

محمد شاه بن ملکشاه: ۳۵۰

محمد العمرى: ١٥١ - ١٧١ -

341 - 141 - 141 - 141.

مخايل السرياني: ٣٠٢.

مرقس أورلوس: ٣٧.

مروان بن محمد الجعدي: ٣٤٨ | ١٧٩ - ١٨٣٠

مساور بن عبد الحميد الشاري: المعتصم العباسي: ٦٣.

· AT - YY - 7. - 09

المسترشد بالله العباسي: ١١٨ -. 40.

المستعين بالله العباسي: ٥٩

المستنصر بالله العباسي: ١٦٨ -

. 1 . - 1 . . .

المستنصر بالله الفاطمي: ١٠٢ -.1.4

مسرح بن صالح: ٤٩.

مسعود السلجوقي: ١٢٣.

المسعودي (أبو الحسن علي): ٤٩ -. 40 . - 451

مسكويه: ۸۲ – ۸۶ – ۸۵ –  $\Gamma\Lambda$  -  $V\Lambda$  -  $\Lambda$ 3 -

مسلم بن خالد الزنجي: ۲۸۷.

مسلم بن قريش العقيلي: ٩٨ -

. 99

المظفر بن القـــاسم الشهرزوري: . 4 . 4

مظفر الندين كوكبري: ١٤٥ -- 101 - 101 - 121 ·

المظفر علاء الدين بن لؤلؤ:

مروان بن محمد السنجاري: ٢٨٧. معاوية بن أبي سفيان: ٤٧.

المعتضد بالله: ٦١ - ٦٧٠

معز الدولة البويهي: ٨٢ -· 17 - 10

معز الدين سنجر شاه بن زنكي: ١٠٨ - ١١٨٠ . 171

> معمر بن عيسى العبدي: ٥٧٠ معمر بن محمد بن أبي رافع: ٢٨٧. معفو: ۲۹ - ۳۷ -

مغيث الدين طغرل شاه: ١٤٦٠ المغيث فتح الدين عمر: ١٦٩. المقتدر بالله العباسي: ٧٥ -. TEV - A1

المقدسي (شمس الدين أبو عبد - TTY - TTI - YT . 407 - 48. - 7WA - 7WI المقريزي: ١٤٨ – ١٦٠ – - 177 - 177 - 172 - 190 - 149 - 179 - ۲.1 - 4.5 - 4.4 · 45 - 4.4

. 90

المعتمد على الله العباسي: ٦٠ - المكتفى بالله العباسي: ٧٥ -. WEA

ملبد بن حرملة: ٥٧ -

ملكشاه السلجوقي: ٢٥ - ٩٧ -

مؤنس الخادم (المظفر): ٧٥ -. XY - XY - YX

مودود بن أشتكين: ١١٠٠

موسی بن بغا: ۲۰

- ن -

ناصر الدولة الحمداني (الحسن بن عبد الله): ۷۷ - ۸۲ - ۱۸۸ 7x - VX - X7. ناصر الدين الارتقى: ١٦٧

ا ناصر الدين محمود بن زنكي: ١٣٢. الناصر صلاح الدين يوسف بن محمد الأيوبي: ١٨٠ .

الناصر لدين الله العباسي: 731 - 107 - 70Y.

نجاة التوتونجي: ٣٣٤ - ٣٣٦ -137 - 737 - 037.

نجم الدين السنجاري النقيعي: . ۲91

المقلد بن المسيب العقيلي: ٩٤ - النجم السنجاري (محمد بن عبد القادر): ۲۹۱.

نجمة التركماني: ٢٠٨٠ نصر بن حمدان: ۸۰ – ۹۰ هرقل: ٤٤٠ نصر بن عبد الله الضيي: ٥٨. نصـــير الــــدين جقر بن يعقوب: هزار سب السلجوقي: ١٠٣. . 174 - 117

> نظام الملك السلجوقي: ١٠٧ -. 110

> نقولا سيوفي: ٣٢٦ - ٣٣١ -. ٣٤٦

نوح: ۲۰ – ۲۲. نور الدين أرسلان شاه: ١٣٢ -- 127 - 127 - 120 . 140 - 10A - 1ET

نور الـــــدين محمود بن زنكي: . 401 - 41. - 4.4 - 4.4 نيبور: ٢٦٥٠

هـ ارون بن عبـ د اللـــه البجــلي: هارون الرشيد: ٥٦ - ٥٧ - يزيد بن معادية: ٢٦٧ م

هبة الله بن المبارك بن الضحاك: ٢٩ - ٤٤. . 127

ه هیرستفیلد: ۲۲۳ - ۳۲۱ .

الهروي (أبو الحسن علي): ٣٣٣. هيت بن مالك بن دعر: ٢٤.

الواثق بالله ابن المعتصم العباسي: . 01

الواقدي (محمد): ٤٣.

الوليد بن طريف: ٥٧٠ – ي –

ياسين العمري: ١١٦ - ١٧٨ -. 410

ياقوت الحموي: ١٨ - ٢٠ -71 - TX - T7 - TE - 747 - 777 . TIV - T.T - TAY

يحيى بن سعيد الانصاري: ٢٨٧. یحیی بن القاسم: ۳٤١.

يزيد بن عبد الملك: ٢٤٩.

اليعقوبي (أحمد بن أبي يعقوب):

ا يلبغا الناصري:٢٠٦٠

يلمان: ١١٦. يوستينيانوس: ٢٥٨. يوستينيانوس: ٢٥٨. يوسف بن أبي الساج: ٣٣ – ١٧١ – ١٨٥ – ١٩٥ – ٢٩٩. 27 – ٦٥.

#### فهرس القبائل والأجناس

بنو بویه: ۵۵ - ۷۱ - ۷۷ 98 - 11 - 17 - 18 الاراميون: ٢٥٠ الاشوريون: ۲۷ - ۳۵ - ۲۲۲. ۸۹ - ۹۹ - ۱۰۰۰ آل زنكي: ١١٥ - ١١٧ - ابنو تغلب (تغلب): ٤٩ - ٥١ -- 77 - 77 - 07 - 07 . 401 - 14. - 140 . 772 - 720 - 90 آل مروان: ۵۱ – ۵۲. الاتراك (الــــترك، الغز): ٦٣ - ابنوتميم: ٥٦ - ٥٨. ۷۱ - ۱۰۰ - ۱۸۵ - بنوحبیب: ۷۹. بنو حمدان: ٥٥ – · 405 - 174 - 77 - 77 - 77 الاعاجم (العجم): ٢٤٨. - VV - V7 - V0 - VE الاغالبة (بنو الاغلب): ٧١. - AO - AY - V9 - VA الاكراد (وعشائرهم): ١٣٥ -- 777 - 38 - X7 - X7 - 727 - 710 - 717 . 424 · 775 - 757 - 757 بنو حيي: ٥٧. بنو زهير: ٤٩ – ٦٠ – ٦١ – البابليون: ٢٧. بنو سليم: ٥٢ - ٥٣ - ٢٤٥. بنو اسرائيل: ٢٥. بنو أمي\_\_\_ة (الامويون): ٤٨ - ابنو شيبان: ٥٦ - ٦١ - ٧٧. ٥٥ - ٥٧ - ٢٦٧ - ٢٧١. أبنو الضفير: ٢٤٦ ا بنو طي (الطائية): ٦٦ - ٧٢ -بنو بکر بن وائل: ٥١.

بنو البلندي: ٢٤.

بنو عامر (من عقيل): ٩٥. بنو العباس (العباسيون): ٩٨. بنو العبيد: ٢٤٦. بنو عصفور: ٩٥.

بنو عقيـــل (آل عقيــل – العقيليون): ۷۱ – ۶۶ –

- 99 - 9N - 9V - 90

... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ...

بنو کلیب (کلیب): ۵۲ – ۵۳. بنو قشیر: ۲٤۵.

- - -

التتار (التـتر): ۳۰ – ۱۹۲ – ۱۹۳ – ۱۹۰ – ۱۹۰ – ۱۹۰ – ۱۹۰ – ۱۹۰ – ۱۹۰ – ۱۹۰ الـترکان (آق قونیلو، جـلابریون قراقوینلو): ۲۰۳ – ۲۱۰ – ۲۱۰ – ۲۱۰ – ۲۱۰ – ۲۱۰ –

. TOE - TVO

التيموريون: تيمورلنك: ٣٥٤.

- ح -

الجرامقة: ٢٤٩ - ٢٥٠.

- 5 -

الحثيون: ٣٥.

الحشاشون: ۱۸۸

- ÷ -

الخوارج: ٤٩ – ٨٠.

- ر -

الروم (الرومان): 10 - ۲۷۸ - ۲۵۸ - ۲۷۸ - ۲۷۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲۵۸ - ۲

- ز -

الزنج: ٥٩.

الزيدية : ٧١٠

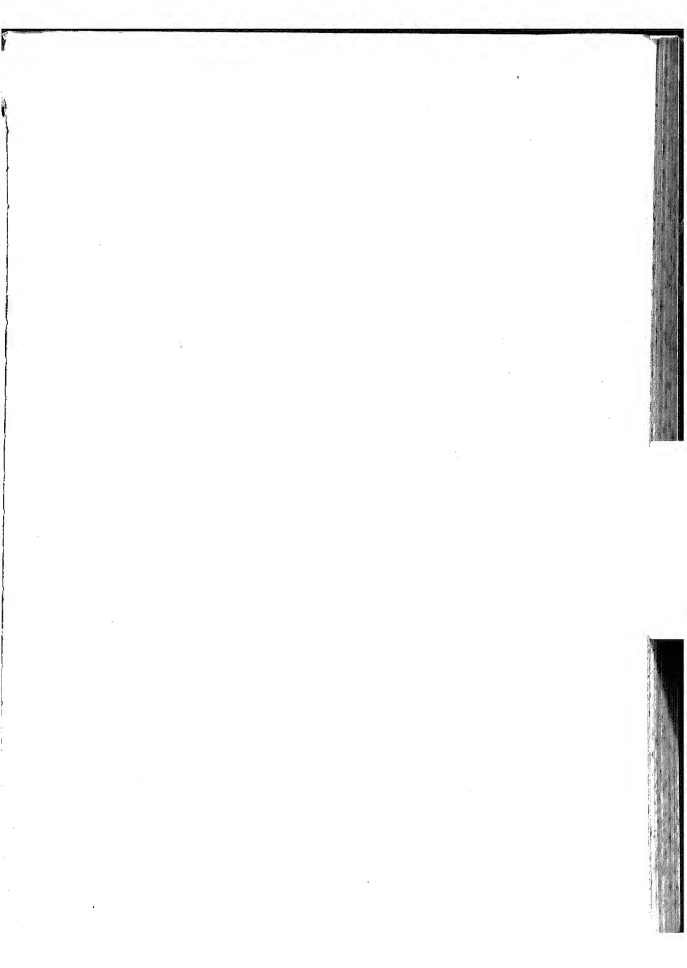
– س –

السريان: ۲۸ – ٤١ – ۲۵۰ – ۲۵۱.

سلاجقة: ۵۵ - ۷۱ - ۹۹ -

1.1 - 0.1 - 771 - 0.4.

المرداسية: ٧١٠ الشبك: ٢٧٤ . المسلمون (الاسلام): ۹۰ – شمر: ۲٤٦٠ - 111 - 11. - 1.4 - 707 - 707 - 717 الصفوية (الصفوية): ٢١١ -- TVV - T79 - T75 . TOE - TIE - TIT . TTO - TAT – ع – المصريون: ٢٧. - 779 - 717 - 710 المغول (الايلخانيون): ١٦٢ -. 40E - 414 - 111 - 178 - 174 العرب: ٢٤٥ – ٢٤٦ – - 117 - 117 - 119 . TTT - TYO - 194 - 197 - 191 - 197 - 190 - 192 . TOE - T. . - 19A - 19Y الفاطميون: ٩٩ - ١٠٠ -الماليك: ١٩٠ - ٢٠٣ - ٢٠٤ .1.7 - 1.1 الفرس: ٣٦ - ٣٧ - ٤٠ -- 119 - 27 - 27 - 21 النصاري (النصرانية): ۱۸۹ -. 77. - 700 - 707 - 707 - YOE الفرنـــج: ۱۰۸ - ۱۱۰ -- ۲۷۸ - 777 - 700 .189 - 184 - 111 - 775 - 777 - 77. - 丝 -· 475 - 477 - 474 · الكلدانيون: ٢٠١ - ٢٥٠. لمير: ٢٤٥.



#### محتويات البحث

| مقدمة                                                               |
|---------------------------------------------------------------------|
| توطئة: جغرافية مدينة سنجار                                          |
| أ - موقع مدينة سنجار وأهميته                                        |
| أولا: سنجار في اقليم الجزيرة ٢٣٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ثانياً: سنجار في ديار ربيعة                                         |
| ثـالثـاً: موقـع سنجـار من الاقـالـيم السبعـة ومن خطوط               |
| الطول والعرض                                                        |
| رابعاً: طبيعة موقع مدينة سنجار وأهميته١٨                            |
| ب - بناء مدینت سنجار، تسمیتها وأساؤها،                              |
| عمرانها وأعالها                                                     |
| أولا: بناء المدينة وتسميتها                                         |
| ثانياً: أسماء سنجار القديمة الحالية                                 |
| ثالثاً: عمران مدينة سنجار وأعالها                                   |

| الفصل الأول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مدينة سنجار في الأعصر الاسلامية الثلاثة الأولى ٣٣ – ٦٨ أولا – لهخة من تاريخ سنجار القديم ٣٥ ثانياً – الفتح الاسلامي لمدينة سنجار ٤٧ ثالثاً – سنجار في العهدين الراشدي والأموي ٤٧ ١ أثر الخوارج في سنجار ٤٨ ٢ - أثر حروب القبائل العربية فيما بينها في سنجار ٥٠ رابعا – سنجار في العهد العباسي حتى سنة ٣٩٣ هـ/٩٠٦ م ٥٠ رابعا – سنجار في العهد العباسي حتى سنة ٣٩٣ هـ/٩٠٩ م ٥٠ |
| <ul> <li>١ - أهم ثورات الخوارج التي أثرت في سنجار</li> <li>٢ - أثر القرامطة في سنجار</li> <li>٣ - الصراع بين عال الجزيرة وأثره في سنجار</li> <li>١ - حروب القبائل العربية داخل اقليم الجزيرة</li> <li>١ - غارات بني شيبان على أطراف سنجار</li> </ul>                                                                                                                         |
| الفصل الثاني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مدينة سنجار من العهد الحمداني الى بداية العهد الزنكي ٦٩ ــ ١١٢٠ م. ٢٩٣ ــ ٢٩١٠ م. و ١١٢٧ م. و المراد الحمدانية ولا - مدينة سنجار في عهد الإمارة الحمدانية ٢٩٣ ــ ٣٨٠ ــ ٢٩٣ م. ٢٩٣ ــ ٢٩٠ م. ٢٩٣                                                                                                                                                                             |
| ۱ - سنجار ضمن منطقة نفوذ آل حمدان ۷۳ - حكام سنجار في العهد الحمداني ۷۷ - أوضاع سنجار في العهد الحمداني ۷۷ - ٢ - أوضاع سنجار في العهد الحمداني ۷۷ ۷۷                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| ٧٧    | أ - تعسف الامراء الحمدانيين في جمع الأموال           |
|-------|------------------------------------------------------|
| ٧٩    | ب - حروب الحمدانيين على أرض سنجار                    |
|       |                                                      |
| ٨١    | . مع الخوارج<br>. مع القرامطة                        |
| ٨١    | . مع القادة الخارجين على سلطة الخلافة                |
| ۸٧    | . حروب الأخوة الحمدانيين في سنجار                    |
| ٨٩    | . حروب الحمدانيين مع الروم                           |
|       | ثانياً - مدينة سنجار في عهد الامارة العقيلية         |
|       | ٠٨٠ - ١٠٩٦ - ٩٩٠/م.                                  |
| 9 2   | ١ - العقيليون يستولون على منطقة نفوذ الحمدانيين      |
|       | ٢ - الامراء العقيليون حكام سنجار                     |
|       | ٣ - أوضاع مدينة سنجار في زمن العقيليين -             |
| 99    | موقعــة سنجار                                        |
|       | ثالثاً - مدينة سنجار في عهد الامراء الذين حكموا باسم |
| ۲.1   | السلاجقة. ٨٩١ - ٢١٥ هـ/١٠٩٦ - ١١٢٧م                  |
| ۱.۸   | ١ - الأمير أرسلان تاش                                |
| ۸۰۸   |                                                      |
| ١١.   | ٣ – الأمير تميرك، أخو أرسلان تاش٣                    |
|       |                                                      |
|       | الفصل الثالث:                                        |
|       |                                                      |
| 1 2 9 | <u> </u>                                             |
| ١١٥   | ۱۲۰ - ۲۱۷ هـ/۱۱۲۷ - ۱۲۲۰ م.                          |
| 110   | أولا - سنجار من أعال أتابكية الموصل الزنكية          |
| 110   | ١ - عاد الدين زنكي الأول يفتح سنجار                  |

The second of the second secon

|       | ٢ - سنجار ملجاً عاد الدين ومودع أمواله                                             |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 114   | ومنوي رقاله                                                                        |
|       | ٣ - سيف الدين غازي بن عاد الدين زنكي                                               |
| 111   | يسلم سنجار الى المقدم عبد الملك الديلمي                                            |
| 119   | ٤ - سنجار بين ورثة سيف الدين غازي                                                  |
| 171   | ٥ - مصير صاحب سنجار المقدم عبد الملك                                               |
| 177   |                                                                                    |
| 177   | ۱ - زین الدین علی بن بکتکین دردار سنجارانیاً - سنجار اتابکیة مستقلة                |
|       |                                                                                    |
| 177   | ا - نور الدين محمود بن رنكي يقطع بلاد سنجار الى ابن<br>أخيه عاد الدين بن قطب الدين |
| 171   | ۲ - عاد الدین بن مودود ینشیء أتابکیة سنجار                                         |
| ۱۳.   | ٣ - أوضاع أتابكية سنجار في عهد عهاد الدين الثاني                                   |
|       | _                                                                                  |
|       | أ - سيف الدين غازي الثاني - صاحب الموصل -                                          |
| 14.   | محاصر سنجار                                                                        |
| 171   | ب - عاد الدين يقايض سنجار بحلب                                                     |
| 145   | ج - صلاح الدين بن أيوب يستولي على سنجار                                            |
| 147   | د - عودة سنجار الى عاد الدين                                                       |
|       | هـ - عساكر سنجار تشارك العسكر الصلاحي في                                           |
| 149   | حربه مع الفرنج                                                                     |
| ۱٤.   | و - ملحقات اتابكية سنجار في عهد عاد الدين                                          |
| 121   | ٤ - أوضاع أتابكية سنجار في عهد ورثة عهاد الدين                                     |
|       | أ - قطب الدين محمد بن عاد الدين يملك سنجار -                                       |
| 121   | علاقته بالأيوبيين                                                                  |
| 124   | ب - مدينة سنجار والعادل الأيوبي                                                    |
| 1 2 9 | ٥ - أضواء على العهد الاتابكي في سنجار                                              |

### الفصل الرابع:

| مدينة سنجار في العهدين الأيوبي واللؤلؤي ١٥١ - ١٨٣                           |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| ١١٢ - ١٢٠هـ/١٢١٠ - ١٢٢١م.                                                   |
| أولا - الحكم الأيوبي الدائم في سنجار                                        |
| ١ - الملك الأشرف بن العادل الايوبي يحكم بلاد سنجار ١٥٣٠٠٠٠٠                 |
| أ - الأوضاع في سنجار عشية توجه الأشرف إليها                                 |
| ب - الأشرف موسى يتسلم مدينة سنجار                                           |
| ج - عهد الأشرف موسى في سنجار                                                |
| . غارات الخوارزمية على بلاد سنجار                                           |
| . غارات التتر المغول على بلاد سنجار                                         |
| ٢ - مدينة سنجار بعد الأشرف موسى                                             |
| أ - سنجار في عهد الملك الصالح نجم الدين أيوب ١٦٤                            |
| ب - الملك الجواد يونس الايوبي يحكم سنجار                                    |
| ثانيا - سنجار في عهد بدر الدين لؤلؤ وأبنائه المحاد                          |
| ١ - بدر الدين لؤلؤ يستولي على سنجار ١٧٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ٢ - أولاد لؤلؤ يحكمون سنجار                                                 |
| الفصل الخامس:                                                               |
| مدينة سنجار من العهد المغولي الايلخاني                                      |
| الى العهد العثانيا                                                          |
| ٠٢٦ - ١٢٩هـ/٦٢٢ - ٥١٥١م.                                                    |
| أولا - بلاد سنجار في أيدي المغول الايلخانيين                                |
| ٠٢١ - ٢٣٧هـ/١٢٦٢ - ٥٣٣١ .                                                   |
| ١ – ملامح عامة١                                                             |

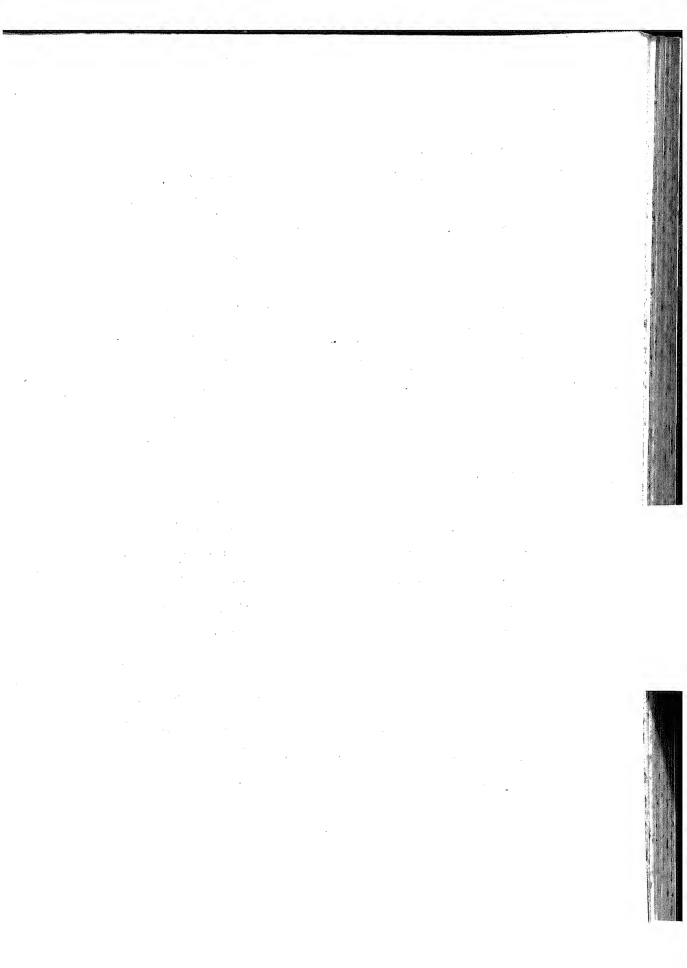
|                    | ٢ - دخول المغول الى سنجار واستيلاؤهم عليها -                                                                                        |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 191                | موقعــة سنجار –                                                                                                                     |
|                    | ٣ - السلاطين الابلخانيون النين امت                                                                                                  |
| 194                | نفوذهم الى سنجار                                                                                                                    |
| ۲.,                | ٤ - أبرز ما حدث في سنجار في العهد الايلخاني                                                                                         |
|                    | ثانيا - سنجار خيلال حيكم المتغلبين على                                                                                              |
| ۲ • ۳              | الـــدولـــة الايلخانية                                                                                                             |
| ۲ • ۳              | ١٠٠٠ النفوذ المملوكي يمتد الى سنجار                                                                                                 |
| ۲ + ۸              | ۲۰ - مدینهٔ سنجار وتیمورلنك                                                                                                         |
| ۲۱.                | ٣ - مدينة سنجار والدول التركهانية                                                                                                   |
|                    | ١٤١٨ - ١٢١٩هـ/١١١١ - ١٥١٥م.                                                                                                         |
| 712                | ثالثاً - مدينة سنجار في أيدي العثانيين الاتراك                                                                                      |
|                    | الفصل السادس:                                                                                                                       |
| 727                | الحياة الاقتصادية في سنجار                                                                                                          |
| 719                | أولا - الموارد                                                                                                                      |
| ۲۲.                | ١ – الحاصلات الزراعية والثروة الحيوانية                                                                                             |
| 444                | ٢ - الصناعات المحلية٢                                                                                                               |
|                    | "                                                                                                                                   |
| 449                | ٣ - الأعال التجارية                                                                                                                 |
| 779                | ٣ - الأعمال التجارية                                                                                                                |
|                    | <ul> <li>٣ – الأعمال التجارية</li> <li>ثانياً – الخراج</li> <li>ثانياً – طرق المواصلات والبريد</li> </ul>                           |
| 747                | <ul> <li>٣ – الأعمال التجارية</li> <li>ثانياً – الخراج</li> <li>ثالثاً – طرق المواصلات والبريد</li> <li>أ – الطرق البرية</li> </ul> |
| ተሞ <b>ተ</b><br>ተሞ٤ | ٣ - الأعمال التجارية                                                                                                                |

| 14.        |                                                                                                                  | الفصل السابع:                                     |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ۲۷۸        | - 727                                                                                                            | لحياة الاعجماعية في مدينة سنجار                   |
| 720        |                                                                                                                  | أولا - سكان سنجار                                 |
| 720        |                                                                                                                  | ١٠ - العرب                                        |
| 727        |                                                                                                                  |                                                   |
| 729        |                                                                                                                  | ٣ - الجرامقة والسريان                             |
| 707        | عار                                                                                                              | ثانياً - الطوائف الدينية في سنج                   |
| 707        | •••••                                                                                                            | ١ - المسلمون                                      |
| 707        |                                                                                                                  | ۲ - النصاری ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
|            | باتها وأشهر                                                                                                      | الديانة النصرانية، مؤسس                           |
| 207        |                                                                                                                  | أعلامها في سنجار                                  |
| 405        |                                                                                                                  | - "                                               |
| 201        | l <sub>d</sub>                                                                                                   |                                                   |
| ۲۵۸        | المرعيث النسطوري)                                                                                                |                                                   |
| 409        | ريين المستحدد |                                                   |
| ۲٦.        | رعيث اليعقوبي)                                                                                                   |                                                   |
| 177        | ة (السريان الغربيون)                                                                                             |                                                   |
| 177        | ارهم في سنجار                                                                                                    |                                                   |
| ٣٦٣        |                                                                                                                  | A                                                 |
| 777        | ية                                                                                                               | •                                                 |
| 777        | ا                                                                                                                | ب - مواطن اليزيدية وتاريخه                        |
| 779<br>77. | اتهم بوجه عام<br>یزیدیو سنجار                                                                                    |                                                   |
| 474        | التقويم عند اليزيدية                                                                                             |                                                   |
| 277        |                                                                                                                  | ٤ - الشبك                                         |
| 41/4       | .1 *                                                                                                             | المالة على المالية والأعلام الأعلام               |

|       | لفصل الثامن:                                          |
|-------|-------------------------------------------------------|
| ۳۱.   | لحياة العلمية والفكرية في مدينة سنجار                 |
| ۲۸۱   | أولا - النسبة الى سنجار (سنجاريو مدينة سنجار)         |
| ۲۸۳   | ثانياً – تاريخ الحركة العلمية والفكرية في مدينة سنجار |
| ۲۸۷   | ثالثاً - الأعلام المسلمون السنجاريون                  |
|       | ١٠٠ - الأعلام الدينيون المرجح كونهم سنجاريين          |
| ۲۸۷   | أصلا ومنشأ                                            |
|       | ٢ - الأعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          |
| 49.   | سنجـــــاريين بالإقامة                                |
|       | ٣ - الأعلام النحويون واللغويون والشعراء والقضاة       |
| 797   | السنجاريون أصلا وبالإقامة                             |
| 494   | أ – النحويون واللغويون                                |
| 495   | ب - الشعراء                                           |
| 447   | ج - القضاة                                            |
|       | رابعاً - الأعلام غير السنجاريين الذين دخلوا سنجار     |
| ٣ + ٢ | بداعي: القضاة - التدريس - طلب العلم                   |
| ۳ ۰ ٥ | خامساً - مدارس سنجار                                  |
| 4.4   | سادساً - خانقاوات سنجار                               |
|       | لفصل التاسع:                                          |
| ٣٥٨   | ثار مدينة سنجار وعائرهاثار مدينة سنجار                |
| ۲۱۶   | أولا – آثار شعوب عصر ما قبل التاريخ                   |
| ٣١٦   | ثانياً – آثار رومانية                                 |
| ٣١٦   | ١ - نصب حجري راقم للمسافات                            |

٣ - سور سنجار، أبوابها وأبراجها

| ٣٢٢          | ٤ - النقود                                    |
|--------------|-----------------------------------------------|
| 373          | ثالثاً – آثار مسيحية                          |
| ۳۲۵          | رابعاً – آثار اسلامية                         |
| ۳۲۵          | ١ - المسجد الجامع - المئذنة                   |
| ٣٢٧          | ٢ - بقايا العهارة والزخارف والكتابات الرخامية |
| ۱۳۳          | ٣ – النارة                                    |
| ٣٣٢          | ٤ - المشاهد والمراقد - ضريح السيدة زينب       |
| ٣٣٨          | ه – القباب                                    |
| ٣٣٩          | ٦ - المحاريب، محراب السيدة زينب، محراب كوكمت  |
| 450          | ٧ – الخان                                     |
| ٣٤٧          | ۸ - النقود۸                                   |
| 474          | المصادر والمراجع:المصادر والمراجع:            |
| ٣٦.          | أ - مصادر عربية                               |
| ٣٧٩          | ب - مصادر مترجمة                              |
| ۳۸.          | ج - مراجع عربية                               |
| ٣٨٧          | د – مراجع مترجمة                              |
| <b>"</b> ለ ٩ | هـ – مراجع أجنبية                             |
| ٣٩٢          | و – مجلات ودوريات عربية                       |
| ٣٩٣          | ز – مجلات ودوريات مترجمة                      |
| 495          | الخاتمة:                                      |
| ٤١٧          | الملاحق - الخرائط والرسوم ٣٩٧ -               |
| ٤٢١          | أ - فهرست البلدان والأمكنة                    |
| 2 7 9        | ب – فهرست الأعلام والكنى والألقاب             |
| ٤٤٦          | ج – فهرست القبائل والأجناس                    |



## 

ander Billoria (1918), Kortolyk Brygoldskir

and we have the form of sample of the Moral Const. As a consequence of  $\hat{\theta}$ 

### MADĪNAT SINJĀR

### by DR. HASAN SHMAYSĀNI

Dar al. Afaq al. Jadida BEIRUT. LEBANON



Mouther of the Alexan Ma Officery (Miller, Michael Shannande)

MADĪNAT SINJĀR

.

# MADĪNAT SINJĀR

by DR. ḤASAN SHMAYSĀNI

التعن: ۲۵ لرال

Dar al-Afaq al-Jadida

BRITIST LEBANON